

## আল আম্বিয়া



#### নামকরণ

কোনো বিশেষ আয়াত থেকে এ স্রার নাম গৃহীত হয়নি। এর মধ্যে যেহেতু ধারাবাহিকভাবে বহু নবীর কথা আলোচিত হয়েছে তাই এর নাম রাখা হয়েছে "আল আম্বিয়া"। এটাও স্রার বিষয়বস্তু ভিত্তিক শিরোনাম নয় বরং নিছক স্রা চিহ্নিত করার একটি আলামত মাত্র।

#### নাথিলের সময়-কাল

বিষয়বস্তু ও বর্ণনাভংগী উভয়ের দৃষ্টিতেই মনে হয় এর নাযিলের সময়-কাল ছিল মন্ধী জীবনের মাঝামাঝি অর্থাৎ আমাদের বিভক্তিকরণের দৃষ্টিতে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের মন্ধী জীবনের তৃতীয় ভাগে। শেষ ভাগের সূরাগুলোর মধ্যে অবস্থার যে বৈশিষ্ট পাওয়া যায় এর পটভূমিতে তা ফুটে ওঠে না।

### বিষয়বস্তু ও কেন্দ্রীয় আলোচ্য

নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও কুরাইশ সরদারদের মধ্যে যে দ্বন্ধু ও সংঘাত চলছিল এ সূরায় তা আলোচিত হয়েছে। তারা নবী করীম সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের রিসালাতের দাবী এবং তাওহীদ ও আথেরাত বিশ্বাসের দাওয়াতের বিরুদ্ধে যেসব সন্দেহ-সংশয় ও আপত্তি উত্থাপন করতো তার জবাব দেয়া হয়েছে। তাদের পক্ষ থেকে তাঁর মুকাবিলায় যেসব কৌশল অবলম্বন করা হত্যে সেগুলোর বিরুদ্ধে ছমকি প্রদর্শন করা হয়েছে এবং তাদের অভন্ত ফলাফল জ্বানিয়ে দেয়া হয়েছে। তারা যে ধরনের গাফলতি ও উদ্ধত্যের মনোভাব নিয়ে তাঁর দাওয়াতকে অগ্রাহ্য করছিল সে সম্পর্কে তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। সবশেষে তাদেরকে একথা বুঝিয়ে দেয়া হয়েছে যে, যে ব্যক্তিকে তোমরা নিজেদের জন্য দুঃখ ও বিপদ মনে করছো তিনি আসলে তোমাদের জন্য রহমত হয়ে এসেছেন।

ভাষণের মধ্যে বিশেষভাবে যে সমস্ত বিষয় আলোচিত হয়েছে সেগুলো নিচে দেয়া হলোঃ

এক ঃ মানুষ কখনো রসূল হতে পারে না, মক্কার কাফেরদের এ বিভ্রান্তি এবং এ কারণে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে রসূল মেনে নিতে অস্বীকার করাকে— বিস্তারিত আলোচনার মাধ্যমে নিরসন ও খণ্ডন করা হয়েছে। দুই ঃ নবী করীম সাল্পাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্পামের ও ক্রআনের বিরুদ্ধে তাদের বিভিন্ন ও পরস্পর বিরোধী ধরনের আপত্তি উত্থাপন করা এবং কোনো একটি কথার ওপর অবিচল না থাকার—ওপর সংক্ষিপ্তভাবে কিন্তু অত্যন্ত জোরালো ও অর্থপূর্ণ পদ্ধতিতে পাকড়াও করা হয়েছে।

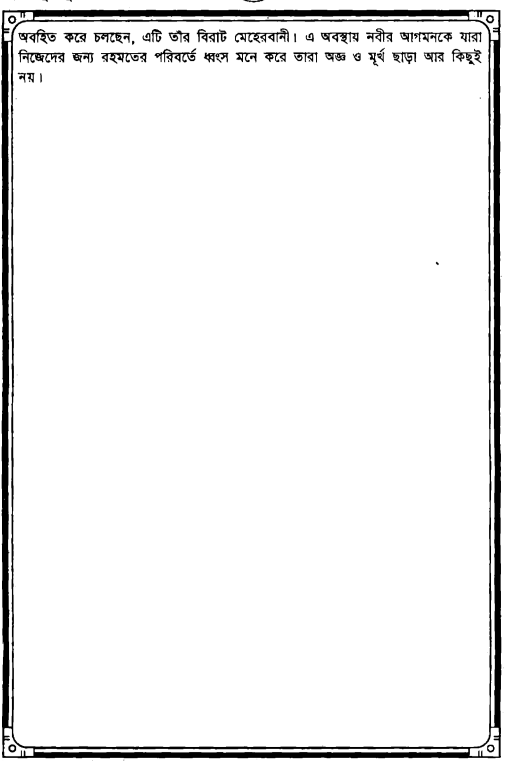
তিনঃ তাদের ধারণা ছিল, জীবন নেহাতই একটি খেলা, কিছুদিন খেলা করার পর তাকে এমনিই খতম হয়ে যেতে হবে, এর কোনো ফল বা পরিণতি ভূগতে হবে না। কোনো প্রকার হিসেব নিকেশ এবং শাস্তি ও পুরস্কারের অবকাশ এখানে নেই।—যে ধরনের গাফলতি ও অবজ্ঞা সহকারে তারা নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করছিল, ঐ ধারণাই যেহেতু তার মূল ছিল, তাই বড়ই হৃদয়গ্রাহী পদ্ধতিতে এর প্রতিকার করা হয়েছে।

চার ঃ শিরকের প্রতি তাদের অবিচল নিষ্ঠা এবং তাওহীদের বিরুদ্ধে অন্ধ বিদেষ ছিল তাদের ও নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মধ্যে বিরোধের মূল ভিত্তি।—এর সংশোধনের জন্য শিরকের বিরুদ্ধে ও তাওহীদের পক্ষে সংক্ষিপ্ত কিন্তু মোক্ষম ও চিত্তাকর্ষক যুক্তি প্রদান করা হয়েছে।

পাঁচ ঃ এ ভুল ধারণাও তাদের ছিল যে, নবীকে বারবার মিথ্যা বলা সত্ত্বেও যখন তাদের ওপর কোনো আযাব আসে না তখন নিশ্চয়ই নবী মিথ্যুক এবং তিনি আমাদের আল্লাহর পক্ষ থেকে যে আযাবের ভয় দেখান তা নিছক অন্তসারশূন্য হুমকি ছাড়া আর কিছুই নয়।—একে যুক্তি ও উপদেশ উভয় পদ্ধতিতে দূর করার চেষ্টা করা হয়েছে।

এরপর নবীগণের জীবনের শুরুত্বপূর্ণ ঘটনাবলী থেকে কতিপয় নজির পেশ করা হয়েছে। এগুলো থেকে একথা অনুধাবন করানোই উদ্দেশ্য যে, মানবেতিহাসের বিভিন্ন যুগে আল্লাহর পক্ষ থেকে যেসব পয়গয়র এসেছিলেন তাঁরা সবাই ছিলেন মানুষ। নবুওয়াতের বিশিষ্ট শুণ বাদ দিলে অন্যান্য শুণাবলীর ক্ষেত্রে তাঁরা দুনিয়ার অন্যান্য মানুষদের মতোই মানুষ ছিলেন। আল্লাহর সার্বভৌমত্বের শুণাবলী এবং খোদায়ীর সামান্যতম গয়ও তাদের মধ্যে ছিল না। বরং দিজেদের প্রত্যেকটি প্রয়োজনের জন্য তারা সবসময় আল্লাহর সামনে হাত পাততেন। এই সংগে একই ঐতিহাসিক নজির থেকে আরো দু'টি কথাও সুস্পষ্ট করে দেয়া হয়েছে। তার মধ্যে একটি হচ্ছে, নবীদের ওপর বিভিন্ন প্রকার বিপদ-আপদ এসেছে এবং তাঁদের বিরোধীরাও তাঁদেরকে ধ্বংস করার চেষ্টা করেছে কিন্তু শেষ পর্যন্ত আল্লাহর পক্ষ থেকে অস্বাভাবিক পদ্ধতিতে তাঁদেরকে সাহায্য করা হয়েছে। দ্বিতীয়ত সকল নবী একই দীনের অনুসারী ছিলেন এবং সেটি ছিল সেই দীন যেটি মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম পেশ করছেন। এটিই মানব সম্প্রদায়ের আসল ধর্ম। বাদবাকি যতগুলো ধর্ম দুনিয়ায় সৃষ্টি হয়েছে সেগুলো নিছক পথভঙ্ক মানুষদের বিভেদাত্মক প্ররোচনা ছাড়া আর কিছুই নয়।

সবশেষে বলা হয়েছে, এ দীনের অনুকরণ ও অনুসরণের ওপরই মানুষের নাজাত ও মুক্তি নির্ভরণীল। যারা এ দীন গ্রহণ করবে তারাই আল্লাহর শেষ আদালত থেকে সফলকাম হয়ে কের হয়ে আসবে এবং তারাই হবে এ পৃথিবীর উত্তরাধিকারী। আর যারা তাকে প্রত্যাখ্যান করবে তারা আথেরাতে সবচেয়ে নিকৃষ্ট পরিণতির সম্মুখীন হবে। শেষ বিচারের সময় আসার আগেই আল্লাহ নিজের নবীর মাধ্যমে মানুষকে এ সত্য সম্পর্কে





## 

মানুষের হিসেব-নিকেশের সময় কাছে এসে গেছে, <sup>১</sup> অথচ সে গাফনতির মধ্যে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে আছে। <sup>২</sup> তাদের কাছে তাদের রবের পক্ষ থেকে যে উপদেশ আসে, <sup>৩</sup> তা তারা দ্বিধাগস্তভাবে শোনে এবং খেলার মধ্যে ডুবে থাকে, <sup>8</sup> তাদের মন (অন্য চিন্তায়) আছন্ম।

আর জালেমরা পরস্পরের মধ্যে কানাকানি করে যে, "এ ব্যক্তি মূলত তোমাদের মতোই একজন মানুষ ছাড়া আর কি, তাহলে কি তোমরা দেখে ভনে যাদুর ফাঁদে পড়বে ?'<sup>৫</sup>

১. এর অর্থ হচ্ছে, কিয়ামত নিকটবর্তী। অর্থাৎ লোকদের নিজেদের কাজের হিসেব দেবার জন্য তাদের রবের সামনে হাজির হ্বার সময় আর দ্রে, নেই। মুহাম্মাদ সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লামের আগমন একথারই আলামত যে, মানব জাতির ইতিহাস বর্তমানে তার শেষ পর্যায়ে প্রবেশ করছে। এখন সে তার্ স্চনাকালের পরিবর্তে পরিণামের বেশী নিকটবর্তী হয়ে গেছে। স্চনা ও মধ্যবর্তীকালীন পর্যায় অতিক্রান্ত হয়ে গেছে এবং এবার শেষ পর্যায় শুরু হয়ে গেছে। নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাঁর একটি হাদীসে একথাই বলেছেন। তিনি নিজের হাতের দু'টি আঙ্গুল পাশাপাশি রেখে বলেনঃ

بُعتبْتُ انا والسَّاعَةُ كَهَاتَيْن

"আমার আগমন এমন সময়ে ঘটেছে যখন আমি ও কিয়ামত এ দু'টি আঙ্গুলের মতো অবস্থান করছি।" অর্থাৎ আমার পরে শুধু কিয়ামতই আছে। মাঝখানে অন্য কোনো নবী আগমনের অবকাশ নেই। যদি সংশোধিত হয়ে যেতে চাও তাহলে আমার দাওয়াত গ্রহণ করে সংশোধিত হও। আর কোনো সুসংবাদদানকারী ও ভীতি প্রদর্শনকারী আসবেন না।

- ২. অর্থাৎ কোনো সতর্ক সংকেত ও সতর্কবাণীর প্রতি দৃষ্টি দেয় না। নিজেরাও পরিণামের কথা ভাবে না, আর যে নবী তাদেরকে সতর্ক করার চেষ্টা করছেন তাঁর কথাও শোনে না।
- ৩. অর্থাৎ কুর্ত্তানের যে নতুন স্রা মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের ওপর নাযিল হয় এবং তাদেরকে জনানো হয়।
- 8. وَهُمْ مُ يَلْعَبُونَ. এর দু'টি অর্থ হতে পারে। একটি অর্থ ওপরে অনুবাদে গ্রহণ করা হয়েছে। এখানে খেলা মানে হচ্ছে এই জীবনের খেলা। আল্লাহ ও আখেরাতের ব্যাপারে গাফেল লোকেরা এ খেলা খেলছে। এর দিতীয় অর্থ হচ্ছে এই যে, তারা গুরুত্ব ও মনোযোগ সহকারে তা শোনে না বরং খেলা, ঠাট্টা-তামাসা ও কৌতৃকচ্ছলে তা তনে থাকে।
- ৫. "পড়ে যেতে থাকবে"-ও অনুবাদ হতে পারে এবং দু'টি অর্থই সঠিক। মঞ্চার যেসব বড় বড় কাফের সরদাররা নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতের মোকাবিলা করার চিন্তায় বড়ই পেরেশান হয়ে পড়েছিল তারাই পরস্পর বসে বসে এই কানাকানি করতো। তারা বলতো, এ ব্যক্তি তো কোনোক্রমে নবী হতেই পারে না। কারণ এতো আমাদেরই মতো মানুষ, খায় দায়, বাজারে ঘুরে বেড়ায়, স্ত্রী-সন্তানও আছে। কাজেই এর মধ্যে এমন নতুন কথা কি আছে যা তাকে আমাদের থেকে বিশিষ্ট করে এবং আমাদের মোকাবিলায় তাঁকে আল্লাহর সাথে একটি অস্বাভাবিক সম্পর্কের অধিকারী করে ? তবে কিনা এ ব্যক্তির কথাবার্তায় এবং এর ব্যক্তিত্বের মধ্যে যাদু আছে। ফলে যে ব্যক্তি এর কথা কান লাগিয়ে শোনে এবং এর কাছে যায়, সে এর ভক্ত হয়ে পড়ে। কাজেই যদি নিজের ভালো চাও তাহলে এর কথায় কান দিয়ো না এবং এর সাথে মেলামেশা করো না। কারণ এর কথা শোনা এবং এর নিকটে যাওয়া সুস্পষ্ট যাদুর ফাঁদে নিজেকে আটকে দেয়ার মতই।

যে কারণে তারা নবী সাল্লাল্লাহ্ন আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে "যাদ্"র অভিযোগ আনতো তার কমেকটি দৃষ্টান্ত প্রাচীন সীরাত লেখক মুহামাদ ইবনে ইসহাক (মৃত্যু ১৫২ হিঃ) তাঁর সীরাত প্রস্থে বর্ণনা করেছেন। তিনি লিখেছেন, একবার উত্বা ইবনে আবী রাবীআহ (আবু স্ফিয়ানের শ্বন্তর এবং কলিজা খাদক হিন্দার বাপ) কুরাইশ সরদারদেরকে বললা, যদি আপনারা পছন্দ করেন তাহলে আমি গিয়ে মুহামাদের সাথে সাক্ষাত করি এবং তাকে বুঝাবার চেষ্টা করি। এটা ছিল হযরত হামযার (রা) ইসলাম গ্রহণের পরবর্তীকালের ঘটনা। তখন নবী করীম (স)-এর সাহাবীগণের সংখ্যা দিনের পর দিন বেড়ে যাচ্ছিল এবং এ অবস্থা দেখে কুরাইশ সরদাররা বড়ই উদ্বিগ্ন হয়ে পড়েছিল। লোকেরা বললো, হে আবুল ওলীদ ! তোমার প্রতি আমাদের পূর্ণ আস্থা আছে। তুমি অবশাই গিয়ে তার সাথে কথা বলো। সে নবী করীম (স)-এর কাছে গিয়ে বললো, "হে ভাতিজা! আমাদের এখানে তোমার যে মর্যাদা ছিল তা তুমি নিজেই জানো এবং বংশের দিক দিয়েও তুমি

একটি সম্ভ্রান্ত পরিবারের সন্তান। তুমি নিজের জাতির ওপর একটি বিপদ চাপিয়ে দিয়েছাে ? তুমি সমাজে বিভেদ সৃষ্টি করেছাে। সমগ্র জাতিকে বােকা ঠাউরেছাে। তার ধর্ম ও উপাস্যদের দুর্নাম করেছাে। মৃত বাপ-দাদাদের সবাইকে তুমি পদ্দত্রষ্ট ও কান্দের বানিয়ে দিয়েছাে। হে ভাতিজাং যদি এসব কথা ও কাজের মাধ্যমে দুনিয়ায় নিজের শ্রেষ্ঠত্ব প্রতিষ্ঠিত করাই তােমার উদ্দেশ্য হয়ে থাকে ভাহলে এসাে আমরা সবাই মিলে ভামাকে এত বিপুল পরিমাণ অর্থ সম্পদ দিয়ে দেবাে যে, তুমি সবচেয়ে বড় ধনী হয়ে যাবে। নেতৃত্ব চাইলে আমরা তােমাকে নেতা মেনে নিচ্ছি। বাদশাহী চাইলে তােমাকে বাদশাহ বানিয়ে দিচ্ছি। আর যদি তােমার কােনাে রােগ হয়ে থাকে যে কারণে সভিাই তুমি শয়নে-জাগরণে কিছু দেখতে পাচ্ছাে, তাহলে আমরা সবাই মিলে শ্রেষ্ঠ চিকিৎসকের সহায়তাায় তােমার রােগ নিরাময় করবাে।" এসব কথা সে বলতে থাকলাে এবং নবী সালালাছ আলাইহি ওয়া সালাম নীরবে সব ভনতে থাকলেন। যখন সে যথেট বলে ফেলেছে তখন নবী করীম সে৷ বললেন," আবুল ওলীদে৷ আপনি যা কিছু বলতে চান সব বলে শেষ করেছেন, নাকি এখনাে কিছু বলার বাকি আছে ?" সে বললাে, হাঁ, আমার বজব্য শেষ, তখন তিনি বললেন, আছাে, তাহলে এখন আপনি আমার কথা তনুন,

سِمْ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ، خُمْ تَنْزِيْلٌ مَنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْم

এরপর কিছুক্ষণ পর্যন্ত তিনি একনাগাড়ে সূরা হা-মীম-আস সাজাদাহ তেলাওয়াত করতে থাকলেন এবং উত্বা পেছনে মাটির ওপর হাত ঠেকিয়ে দিয়ে মনোযোগ সহকারে ভনতে থাকলো। আটতিরিশ আয়াতে পৌছে তিনি সিজদা করলেন এবং তারপর মাথা উঠিয়ে উত্বাকে বললেন, "হে আবুল ওলীদ! আমার যা কিছু বলার ছিল তা আপনি ভনে নিয়েছেন, এখন আপনার যা করার আপনি করবেন।"

উত্বা এখান থেকে উঠে ক্রাইশ সরদারদের কাছে ফিরে যেতে লাগলো। লোকেরা তাকে দ্র থেকে আসতে দেখে বললো, "আল্লাহর কসম, আবুল ওলীদের চেহারা পাল্টে গছে। যে চেহারা নিয়ে সে এখান থেকে গিয়েছিল এটা সে চেহারা নয়। তার ফিরে আসার সাথে সাথেই লোকেরা প্রশ্ন করলো, "বলো, হে আবুল ওলীদ! তুমি কি করে এলে ?" সে বললো, "আল্লাহর কসম! আজ আমি এমন কালাম অনেছি যা এর আগে কখনো শুনিনি। আল্লাহর কসম, এ কবিতা নয়, যাদুও নয়, গণৎকারের ভবিষ্যদ্বাণীও নয়। হে কুরাইশ জনতা! আমার কথা মেনে নাও এবং এ ব্যক্তিকে এর অবস্থার ওপর ছেড়ে দাও। এর যেসব কথা আমি শুনেছি তা একদিন স্বন্ধণে প্রকাশিত হবেই। যদি আরবরা তার ওপর বিজয়ী হয় তাহলে তোমাদের ভাইয়ের রক্তপাতের দায় থেকে তোমরা মুক্ত থাকবে। অন্যেরা তার দায়ভার বহন করবে। আর যদি সে আরবদের ওপর বিজয়ী হয় তাহলে তার শাসন কর্তৃত্ব হবে তোমাদেরই শাসন কর্তৃত্ব এবং তার সম্মান তোমাদেরই সম্মানে রূপান্তরিত হবে।" লোকেরা বললো, "আল্লাহর কসম, হে আবুল ওলীদ! তুমিও তার যাদ্তে আক্রান্ত হয়েছো।" সে বললো, "এটা আমার ব্যক্তিগত মত। এখন তোমরা নিজেরাই তোমাদের সিদ্ধান্ত নেবে।" (ইবনে হিশাম, ১ম খণ্ড, ৩১৩-৩১৪পৃঃ) ইমাম বায়হাকী এ ঘটনা সম্পর্কে যেসব বর্ণনা সংগ্রহ করেছেন তার একটিতে এতটুকু বাড়িয়ে

বলা হয়েছে যে, যখন নবী করীম (স) সূরা হা-মীম আস সাজদাহ তেলাওয়াত করতে করতে করতে এ আয়াতে পৌছে গেলেন—

فَانْ اَعْرَضُوا فَقُلْ انْذَرْتَكُمْ صَعِقَةً مَتْلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَّتُمُودٍ

তেবুও যদি তারা মুখ ফিরিয়ে নেয় তাহলে বলে দাও, আমি তো তোমাদের সতর্ক করে দিছি এমন একটি আকম্মিক আযাবে পতিত হওয়া থেকে, যেমন আযাবে পতিত হয়েছিল আদ ও সামুদ।) তখন উত্বাহ স্বতস্কৃতভাবে সামনের দিকে এগিয়ে এসে তাঁর মুখে হাত চাপা দিয়ে বলে উঠলো, আল্লাহর দোহাই নিজের জাতির প্রতি করুণা করো।

দিতীয় ঘটনাটি ইবনে ইসহাক এভাবে বর্ণনা করেছেন ঃ একবার আরাশ গোত্রের একজন লোক কিছু উট নিয়ে মঞ্চায় এলো। আবু জেহেল তার উটগুলো কিনে নিলো। যখন সে দাম চাইলো তখন আৰু জেহেল টালবাহানা করতে লাগলো। আরাশী ব্যক্তি বিরক্ত হয়ে শেষ পর্যন্ত একদিন কা'বার হারমে কুরাইশ সরদারদেরকে ধরলো এবং প্রকাশ্য সমাবেশে ফরিয়াদ করতে থাকলো। অন্যদিকে হারাম শরীফের অন্য প্রান্তে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বসে ছিলেন। কুরাইশ সরদাররা তাকে বললো, "আমরা কিছুই করতে পারবো না। দেখো, ঐ দিকে ঐ কোণে যে ব্যক্তি বসে আছে তাকে গিয়ে বলো। সে তার কাছ থেকে তোমার টাকা আদায় করে দেবে।" আরাশী নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দিকে এগিয়ে যেতে লাগলো। কুরাইশ সরদাররা পরস্পর বলতে লাগলো, "এবার মজা হবে।" আরাশী গিয়ে নবী করীম (স)-এর কাছে নিজের অভিযোগ পেশ করলো, তিনি তখনই উঠে দাঁড়ালেন এবং তাকে নিয়ে আবু জেহেলের গৃহের দিকে রওয়ানা দিলেন। সরদাররা তাদের পেছনে একজন লোক পাঠিয়ে দিল। আব জেহেলের বাডীতে কি ঘটে তা সে সরদারদেরকে জানাবে। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম সোজা আবু জেহেলের দরজায় পৌছে গেলেন এবং শিকল ধরে নাড়া দিলেন। সে জিজ্ঞেস করলো, "কে ?" তিনি জবাব দিলেন, "মুহামাদ।" সে অবাক হয়ে বাইরে বের হয়ে এলো। তিনি তাকে বললেন, "এ ব্যক্তির পাওনা দিয়ে দাও।" সে কোনো দ্বিরুক্তি না করে ভেতরে চলে গেলো এবং উটের দাম এনে তার হাতে দিল। এ অবস্থা দেখে কুরাইশদের প্রতিবেদক হারাম শরীফের দিকে দৌড়ে গেলো এবং সরদারদেরকে সমস্ত ঘটনা গুনাবার পর বললো, আল্লাহর কসম। আজ এমন বিশ্বয়কর ব্যাপার দেখলাম, যা এর আগে কখনো দেখিনি। হাকাম ইবনে হিশাম (অর্থাৎ আবু জ্বেহেল) যখন গৃহ থেকে বের হয়ে মুহামাদকে দেখলো তখনই তার চেহারার বং ফিকে হয়ে গেলো এবং যখন মহামাদ তাকে বললো, তার পাওনা দিয়ে দাও তখন এমন মনে হচ্ছিল যেন হাকাম ইবনে হিশামের দেহে প্রাণ নেই। (ইবনে হিশাম, ২য় খণ্ড, ২৯-৩০ পুঃ)

এ ছিল ব্যক্তিত্ব, চরিত্র ও কর্মকাণ্ডের প্রভাব। আবার অন্যদিকে ছিল কালাম ও বাণীর প্রভাব যাকে ভারা যাদু মনে করতো এবং অজ্ঞ ও অনভিজ্ঞ লোকদেরকে এ বলে ভয় দেখাতো যে, এ লোকটির কাছে যেয়ো না, কাছে গেলেই তোমাদেরকে যাদু করে দেবে।

قُلَرَبِّی يَعْلَمُ الْقَوْلَ فِي السَّاءِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ السَّهِيْعُ الْعَلِيْمُ وَالْأَرْضِ وَهُوَ السَّهِيْعُ الْعَلِيمُ وَالْأَرْضِ بَلْ هُوَ السَّهِيْعُ الْعَلِيمُ وَ الْعَلِيمُ وَ الْمَا وَالْعَرْبُهُ الْعَلِيمُ وَالْمَا الْمَوْلُونَ وَمَا الْمَنْ قَبْلُهُمْ مِنْ فَلْيَا إِنَا لِللَّا الْمَا الْمَوْلُونَ وَمَا الْمَنْ قَبْلُهُمْ مِنْ قَبْلُهُمْ مِنْ وَمِنُونَ وَ مَا الْمَنْ قَبْلُهُمْ مِنْ وَمِنُونَ وَ مَا الْمَنْ الْمَا الْمُعْمِيْمُ الْمُعْمِيْمِ الْمُعْمِيْمُ

রসূল বললো, আমার রব এমন প্রত্যেকটি কথা জ্ঞানেন যা আকাশ ও পৃথিবীর মধ্যে বলা হয়, তিনি সবকিছু শোনেন ও জ্ঞানেন।<sup>৬</sup>

তারা বলে, "বরং এসব বিক্ষিপ্ত স্বপু, বরং এসব তার মনগড়া বরং এ ব্যক্তি কবি। বন্ধতো সে আনুক একটি নিদর্শন যেমন পূর্ববর্তীকালের নবীদেরকে পাঠানো হয়েছিল নিদর্শন সহকারে।" অথচ এদের আগে আমি যেসব জনবসতিকে ধ্বংস করেছি, তাদের কেউ ঈমান আনেনি। এখন কি এরা ঈমান আনবে প্র

- ৬. অর্থাৎ নবী কখনো মিথ্যা প্রচারণা ও গুজব রটনার এ অভিযানের (Whispering Campaign) জবাবে এ ছাড়া অন্য কোনো কথা বলেননি যে, "তোমরা যেসব কথা তৈরি করো, সেগুলো জোরে জোরে বলো বা চুপিসারে কানে কানে বলো, আল্লাহ সবই শোনেন ও জানেন।" তিনি কখনো অন্যায়পন্থী শুক্রর সাথে মুখোমুখি বিতর্ক করেন না।
- ৭. এর পটভূমি হচ্ছে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতের প্রভাব যথন ছড়িয়ে পড়তে লাগলো, মঞ্চার সরদাররা পরস্পর পরামর্শ করে এ সিদ্ধান্তে পৌছলো যে, তাঁকে মোকাবিলা করার জন্য একটি জােরদার প্রচারাভিযান চালাতে হবে। মঞ্চায় যিয়ারত করার জন্য যে ব্যক্তিই আসবে তার মনে পূর্বাহ্নেই তাঁর বিরুদ্ধে এত বেশী কুধারণা সৃষ্টি করে দিতে হবে যার ফলে সে তাঁর কােনাে কথায় কান দিতে রাজিই হবে না। এমনিতে এ অভিযান বছরের বারাে মাসই জারি থাকতাে কিন্তু বিশেষ করে হচ্জের মওসুমে বিপুল সংখ্যক লােক চারদিকে ছড়িয়ে দেয়া হতাে, তারা বাইর থেকে আগত সকল যিয়ারতকারীর তাঁবুতে গিয়ে তাদেরকে এই বলে সতর্ক করে দিতাে যে, এখানে এমন এমন ধরনের একজন লােক আছে, তার ব্যাপারে সাবধান থেকাে। এসব আলােচনার সময় নানান ধরনের কথা বলা হতাে। কখনাে বলা হতাে, এ ব্যক্তি যাদুকর। কখনাে বলা হতাে, সে নিজেই একটা বাণী রচনা করে বলছে এটা আল্লাহর বাণী। কখনাে বলা হতাে, আরে হাঁ, তা আবার এমন কি বাণী ! ভাহা পাগলের প্রলাপ এবং অগােছালাে চিন্তার একটা আবর্জনা ন্তুপ ছাড়া আর কিছুই নয়। কখনাে বলা হতাে, কিছু কবিতৃমূলক ভাব-কল্পনা ও ছন্দ-গাথাকে সে আল্লাহর বাণী নাম দিয়ে রেখেছে। যেনতেনভাবে লাাকদেরকে প্রতারিত করাই ছিল উদ্দেশ্য। কোনাে একটি কথার ওপর অবিচল থেকে একটি মাপাজােকা ও চূড়ান্ত সিদ্ধান্ত তারা পেশ করছিল না।

কারণ সত্যের কোনো প্রশ্নই তাদের সামনে ছিল না। কিন্তু এ মিথ্যা প্রচারণার ফল যা হলো তা হচ্ছে এই যে, তারা নিজেরাই নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নাম দেশের সর্বত্র ছড়িয়ে দিল। মুসলমানদের বছরের পর বছরের প্রচেষ্টায় তার যে প্রচার ও পরিচিতি হওয়া সম্ভবপর ছিল না কুরাইশদের এ বিরোধিতার অভিযানে তা মাত্র সামান্য কিছু সময়ের মধ্যেই হয়ে গেলো। প্রত্যেক ব্যক্তির মনে একটি প্রশ্ন জাগলো, যার বিরুদ্ধে এ বিরাট অভিযান, এ মারাত্মক অভিযোগ, কে সেই ব্যক্তি গু আবার অনেকে ভাবলো তার কথা তো শোনা উচিত। আমরা তো আর দুধের শিশুনই যে, অযথা তার কথায় পঞ্চন্ট হবো।

এর একটি মন্ধার দৃষ্টান্ত হচ্ছে তোফাইল ইবনে আমর দাওসীর ঘটনা। ইবনে ইসহাক বিস্তারিত আকারে তাঁর নিজের মুখেই এ ঘটনাটি বর্ণনা করেছেন। তিনি বলছেনঃ আমি দাওস গোত্রের একজন কবি ছিলাম। কোনো কাজে মকায় গিয়েছিলাম। সেখানে পৌছতেই কুরাইশদের কয়েকজন লোক আমাকে ঘিরে ফেললো এবং নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সালামের বিরুদ্ধে আমাকে অনেক কথা বললো। ফলে তাঁর সম্পর্কে আমার মনে খারাপ ধারণা জন্মালো। আমি স্থির করলাম, তাঁর কাছ থেকে দূরে থাকবো। পর দিন আমি হারাম শরীফে গেলাম। দেখলাম তিনি কা'বা গৃহের কাছে নামায পড়ছেন। তাঁর মুখ নিঃসৃত কয়েকটি বাক্য আমার কানে পড়লো। আমি অনুভব করলাম, বড় চমৎকার বাণী। মনে মনে বললাম, আমি কবি, যুবক, বুদ্ধিমান। আমি কোনো শিত নই যে, ঠিক ও বেঠিকের মধ্যে পার্থক্য করতে পারবো না। তাহলে এ ব্যক্তি কি বলেন, এর সংগে কথা বলে জানার চেষ্টা করি না কেন। তাই নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম যখন নামায শেষ করে চলে যেতে লাগলেন তখন আমি তাঁর পিছু নিলাম। তাঁর গৃহে পৌছে তাঁকে বললাম, আপনার সম্প্রদায়ের লোকেরা আপনার সম্পর্কে আমাকে এসব কথা বলেছিল, ফলে আমি আপনার ব্যাপারে এতই খারাপ ধারণা পোষণ করেছিলাম যে, নিজের কানে তুলো ঠেসে मिराइिनाम, याटा जाननात कथा छनटा ना भारे। किन्न **এখনই यে क**रायकि वाका जामि ত্মাপনার মুখ থেকে শুনেছি তা আমার কাছে বড়ই চমৎকার মনে হয়েছে। আপনি কি বলেন, আমাকে একটু বিস্তারিতভাবে জ্ঞানান। জ্ববাবে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম আমাকে কুরআনের একটি অংশ শুনালেন। তাতে আমি এত কেশী প্রভাবিত হয়ে পড়লাম যে, তখনই ইসলাম গ্রহণ করে ফেললাম। সেখান থেকে ফিরে গিয়ে আমি নিজের পিতা ও স্ত্রীকে মুসলমান করলাম। এরপর নিজের গোতের মধ্যে অবিরাম ইসলাম প্রচারের কাজ করতে লাগলাম। এমন কি খন্দকের যুদ্ধের সময় পর্যন্ত আমার গোত্রের সত্তর আশিটি পরিবার ইসলাম গ্রহণ করে ফেললো। (ইবনে হিশাম, ২ খণ্ড, ২২-২৪ পৃঃ)

ইবনে ইসহাক যে আর একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন তা থেকে জানা যায় যে, কুরাইশ সরদাররা নিজেদের মাহফিলগুলোতে নিজেরাই একথা স্বীকার করতো যে, নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে তারা যেসব কথা তৈরি করে সেগুলো নিছক মিথ্যা ছাড়া আর কিছুই নয়। তিনি লিখেছেন ঃ একটি মজলিসে নযর ইবনে হারেস বক্তৃতা প্রসংগে বলে, "তোমরা যেভাবে মুহাম্মাদের মোকাবিলা করছো তাতে কোনো কাজ হবে না। সে যখন যুবক ছিল তখন তোমাদের মধ্যে সবচেয়ে বেশী সদাচারী ব্যক্তি ছিল। সবচেয়ে বড় সত্যনিষ্ঠ ও সবচেয়ে বেশী বিশ্বস্ত হিসেবে পরিচিত ছিল। আর এখন তার চুল সাদা হতে যাঙ্কে, এখন তোমরা বলো কিনা সে যাদুকর, গণক, কবি, পাগল। আল্লাহর কসম,

# وَمَا ارْسَلْنَا قَبْلُكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوْجِي إِلَيْهِرْفَسْنَلُوْ اهْلَالِذِي رُوَّمَا الْمِكْوِ الْمُولَ الْمُولَ الْمَا الْمِكْوِنَ اللَّعَا عَلَا الْمُولَ اللَّعَا عَلَا الْمُولَ اللَّعَا اللَّهَ وَمَا جَعَلْنُهُمْ جَسَلًا اللَّهِ الْمُؤْوَلَ اللَّعَا عَلَا اللَّهُمُ وَمَنْ تَشَاءً وَاهْلَكُنَا الْهُمْرِفِينَ ۞ لَقَلْ انْزُلْنَا إِلَيْكُمْ حِتّا فِيْدِ ذِكْرُكُمْ وَالْعَلَا الْهُمْرِفِينَ ۞ لَقَلْ انْزُلْنَا إِلَيْكُمْ حِتّا فِيْدِ ذِكْرُكُمْ الْفَلْ الْهُمُ وَمَنْ الْمُرْفِقَ ۞

बात रह पूराचाम! তোমার পূর্বেও আমি মানুষদেরকেই तসূল বানিয়ে পাঠিয়েছিলাম, याদের কাছে আমি অহী পাঠাতাম। তামরা যদি না জেনে থাকো তাহলে আহলে কিতাবদেরকে জিজ্জেস করো। ১০ সেই রসূলদেরকে আমি এমন দেহবিশিষ্ট করিনি যে, তারা খেতো না এবং তারা চিরজীবিও ছিল না। তারপর দেখে নাও আমি তাদের সাথে আমার প্রতিশ্রুতি পূর্ণ করেছি এবং তাদেরকে ও যাকে যাকে আমি চেয়েছি রক্ষা করেছি এবং সীমালংঘনকারীদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছি। ১১

হে লোকেরা ! আমি তোমাদের প্রতি এমন একটি কিতাব অবতীর্ণ করেছি যার মধ্যে তোমাদেরই কথা আছে, তোমরা কি বুঝ না ?<sup>১২</sup>

সে যাদুকর নয়। আমি যাদুকরদের দেখেছি এবং তাদের ঝাড়ফুঁক সম্পর্কেও জানি। আল্লাহর কসম, সে গণক নয়। আমি গণকদের তন্ত্রমন্ত্র শুনেছি, তারা যেসব রহস্যময় ও বহুমুখী কথা বলে থাকে তা আমি জানি। আল্লাহর কসম, সে কবিও নয়। কবিতার বিভিন্ন প্রকারের সাথে আমি পরিচিত। তার বাণী এর কোনো প্রকারের মধ্যেই পড়ে না। আল্লাহর কসম, সে পাগল নয়। পাগল যে অবস্থায় থাকে এবং সে যে প্রলাপ বকে সে ব্যাপারে কি আমরা কেউ অনভিজ্ঞ ? হে কুরাইশ সরদাররা! অন্য কিছু চিন্তা করো। তোমরা যে বিষয়ের মুখোমুখি হয়েছো এসব ঠুনকো কথায় তাকে পরাজিত করবে, ব্যাপারটা অভটা সহজ নয়।" এরপর সে এই প্রভাব পেশ করলো যে, আরবের বাহির থেকে রুস্তম ও ইস্ফিন্দিয়ারের কাহিনী এনে ছড়াতে হবে। লোকেরা সেদিকে আকৃষ্ট হবে এবং তা তাদের কাছে কুরআনের চাইতেও বেশী বিষয়কর মনে হবে। সেই অনুসারে কিছুদিন এই পরিকল্পনা কার্যকর করার কাজ চলতে লাগলো। এবং নয়র নিজেই গল্প বলার কাজ শুক্ত করে দিল। (ইবনে হিশাম, ১ম খণ্ড, ৩২০-৩২১ পৃঃ)

৮. এ সংক্ষিপ্ত রাক্যে নিদর্শন দেখাবার দাবীর যে জবাব দেয়া হয়েছে তার মধ্যে তিনটি বিষয় রয়েছে। এক, পূর্ববর্তী রসূলদেরকে যে ধরনের নিদর্শন দেয়া হয়েছিল তোমরা তেমনি ধরনের নিদর্শন চাচ্ছো ? কিন্তু তোমরা ভুলে যাচ্ছো হঠকারী লোকেরা সেসব

নিদর্শন দেখেও ঈমান আনেনি। দুই, তোমরা নিদর্শনের দাবী তো করছো কিন্তু একথা মনে রাখছো না যে, সুস্পষ্ট মু'জিয়া স্বচন্দে দেখে নেবার পরও যে জাতি ঈমান আনতে অস্বীকার করেছে তারা এরপর ওধু ধ্বংসই হয়ে গেছে। তিন, তোমাদের চাহিদামতো নিদর্শনাবলী না পাঠানো তো তোমাদের প্রতি আল্লাহর একটি বিরাট মেহেরবাণী কারণ এ পর্যন্ত তোমরা আল্লাহর হকুম ওধুমাত্র অস্বীকারই করে আসছো কিন্তু এ জনা তোমাদের ওপর আযাব পাঠানো হয়নি। এখন কি তোমরা নিদর্শন এ জনা চাছো যে, যেসব জাতি নিদর্শন দেখার পরও ঈমান আনেনি এবং এ জনা তাদেরকে ধ্বংস কর দেয়া হয়েছে তোমরাও তাদের মতো একই পরিণতির সম্মুখীন হতে চাও ?

- ১. এটি হচ্ছে "এ ব্যক্তি তোমাদের মতই একজন মানুষ" তাদের এ উক্তির জবাব তারা নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের মানবিক সন্তাকে ভার নহী না হওয়ার বিরুদ্ধে যুক্তি হিসেবে পেশ করতো জবাব দেয়া হয়েছে যে, পূর্ব যুগের যেসব লোককে আল্লাহর পক্ষ থেকে পাঠানো হয়েছে বলে তোমরা মানো তারা সবাইও মানুষ ছিলেন এবং মানুষ থাকা অবস্থায়ই তারা আল্লাহর অহী লাভ করেছিলেন, (আরো বেশী ব্যাখ্যার তান্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, সূরা ইয়াসীন ১১ টীকা;
- ১০. এর্থাৎ যে ইহুদীরা ইসলাম বৈবিতার ক্ষেত্রে আজ তোমাদের সাথে গলা মিলিয়ে চলছে এবং তোমাদেরকে বিরোধিতা করার কায়দা কৌশন শেখাছে তাদেরকে জিলেস করেণ, মূসা ও বনী ইসরাসলের অন্যান্য নবীগণ কী ছিলেন ? মানুষ ছিলেন, না মনা কোনো জীব ?
- ১১. অর্থাৎ পূর্ববর্তী ইতিহাদের শিক্ষা শুধুমাত্র এডটুকু কথা বলে না যে, পূর্বে যেসব রস্প পার্চানো হর্ষেছিল ভারা মানুষ ছিলেন বরং একথাও বলে যে, ভাদের সাহাযা ও সমর্থান করার এবং ভাদের বিধ্যোধিতাকারীদেরকে ধ্বংস করে দেবার যভগুলো এংগীকার আগ্রাহ ভাদের সাথে করেছিলেন সবই পূর্ণ হয়েছে এবং যেসব জাতি ভাদের প্রতি প্রমর্থানা প্রদর্শন করার চেন্টা করেছিল ভারা সবাই ধ্বংস হয়েছে আগ্রেছী এখন নিজেদের পরিগতি ভোমরা নিজেরাই চিন্তা করে নাও।
- ১২. মন্ধার কংফেররা কুরজান ও মুহামাদ সাল্লগ্লান্থ আদাইবি ওয়া সাল্লগ্লের বিরুদ্ধে অবিন্যস্তভাবে যেসব কথা বলে চলছিল যে, তিনি যা এনেছেন তা কবিতৃ, যাদু, বিপ্রান্ত স্বপু, মনগড়া কাহিনী ইত্যাদি। এটি হচ্ছে সেগুলোর একটি সমিলিত জবাব এতে বলা হচ্ছে, এ কিতাবে এমন কি অভিনব কথা বলা হচ্ছে যা তোমরা বুরুতে পারছো না, যে কারণে সে সম্পর্কে তোমরা এত বেশী বিপরিতধর্মী মত গঠন করছো ? এর মধ্যে তো তোমাদের নিজেদের কথাই বসা হয়েছে। তোমাদেরই মনস্তত্ব ও তোমাদেরই বাবহারিক জীবনের কথা সালোচনা করা হয়েছে। তোমাদেরই শুভাব, প্রকৃতি, গঠনাভৃতি এবং সূচনা ও পরিণামের কথা বলা হয়েছে। তোমাদেরই পরিবেশ থেকে এমনসব নিদর্শন বংছাই করে করে পেশ করা হয়েছে যা প্রকৃত সভাের প্রতি ইর্ণাত করে। তোমাদেরই চারিত্রিক বৈশিষ্টসমূহ থেকে দোষ-গুণের পার্থকা সুস্পন্ট করে দেখানো হচ্ছে, যা সঠিক বলে তোমাদের বিবেকই সাক্ষ দেয়। এসব কথার মধ্যে কী এমন জটিল বিষয় আছে, যা বুরুতে তোমাদের বুদ্ধিবৃত্তি অক্ষম ?

# وَكُرْقَصُنَا مِن قَرْبَةٍ كَانَتَ ظَالِمَةً وَآنَشَانَا بَعْنَهَا قَوْمًا أَخُرِيْنَ ﴿ فَلُمَّ الْمَثْوَا بَالْسَنَّا إِذَا هُرْ سِنْهَا يَرْكُفُونَ ﴿ لَا تُرْكُفُونَ ﴿ فَلَا يَكُلُمُ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَيْ اللّهُ اللّهِ يَنَ ﴿ فَا لَمْ اللّهِ يَنَ ﴿ فَا لَكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْارْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِهُنَ ﴿ وَالْارْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِهُنَ ﴿ وَالْارْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِهُنَ ﴾

২ ৰুকু'

কত অত্যাচারী জনবসতিকে আমি বিধ্বস্ত করে দিয়েছি এবং তাদের পর উঠিয়েছি অন্য জাতিকে। যখন তারা আমার আযাব অনুভব করলো, <sup>১৩</sup> পালাতে লাগলো সেখান থেকে। (বলা হলো) "পালায়ো না, চলে যাও তোমাদের গৃহে ও তোগ্য সামগ্রীর মধ্যে, যেগুলোর মধ্যে তোমরা আরাম করছিলে, হয়তো তোমাদেরকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে।" <sup>১৪</sup> বলতে লাগলো, "হায়, আমাদের দুর্ভাগ্য! নিশ্চয়ই আমরা অপরাধী ছিলাম।" আর তারা এ আর্তনাদ করতেই থাকে যতক্ষণ আমি তাদেরকে কাটা শস্যে পরিণত নাকরি, জীবনের একটি ক্ষুলিংগও তাদের মধ্যে থাকেনি।

এ আকাশ ও পৃথিবী এবং এদের মধ্যে যা কিছুই আছে এগুলো আমি খেলাচ্ছলে তৈরি করিনি।<sup>১৫</sup>

১৩. অর্থাৎ যথন আল্লাহর আযাব মাথার ওপর এসে পড়েছে এবং তারা জানতে পেরেছে যে, তাদের ধাংস এসে গেছে।

১৪. এটি বড়ই অর্থবহ বাক্য। এর কয়েকটি অর্থ হতে পারে। যেমন একটু ভালোভাবে এ শান্তিটি প্রত্যক্ষ করো, যাতে কাল যদি কেউ এর অবস্থা জিজ্ঞেস করে তাহলে যেন ভালোভাবে বলতে পারো। নিজের আগের ঠাটবাট বজায় রেখে সাড়ম্বরে আবার মজলিস গরম করো। হয়তো এখনো ভোমাদের চাকরেরা বুকে হাত বেঁধে জিজ্ঞেস করবে, হজুর, বলুন কি হকুম। নিজের আগের পরিষদ ও কমিটি নিয়ে বসে যাও, হয়তো এখনো ভোমার বৃদ্ধিবৃত্তিক পরামর্শ ও জ্ঞানপুষ্ট মতামত থেকে লাভবান হবার জন্য দুনিয়ার লোকেরা তৈরি হয়ে আছে।

যদি আমি কোনো খেলনা তৈরি করতে চাইতাম এবং এমনি ধরনের কিছু আমাকে করতে হতো তাহলে নিজেরই কাছ থেকে করে নিতাম।<sup>১৬</sup> কিন্তু আমি তো মিথ্যার ওপর সত্যের আঘাত হানি, যা মিথ্যার মাথা শুড়িয়ে দেয় এবং সে দেখতে দেখতে নিশ্চিহ্ন হয়। আর তোমাদের জন্য ধ্বংস! যেসব কথা তোমরা তৈরি করো সেগুলোর বদৌলতে।<sup>১৭</sup>

পৃথিবী ও আকাশের মধ্যে যে সৃষ্টিই আছে তা আল্লাহরই। ১৮ আর যে (ফেরেশতারা) তাঁর কাছে আছে ১৯ তারা না নিজেদেরকে বড় মনে করে তাঁর বন্দেগী থেকে বিমূখ হয় এবং না ক্লান্ত ও বিষণ্ণ হয়, ২০ দিন রাত তাঁর প্রশংসা ও মহিমা ঘোষণা করতে থাকে, বিরাম-বিশ্রাম নেয় না।

এদের তৈরি মাটির দেবতাগুলো কি এমন পর্যায়ের যে, তারা প্রোণহীনকে প্রাণ দান করে) দাঁড় করিয়ে দিতে পারে ?<sup>২১</sup>

১৫. জীবন সম্পর্কে যে দৃষ্টিভংগীর কারণে তারা নবী সাল্লাল্লাই আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতের প্রতি ক্রক্ষেপ করতো না এটি হচ্ছে সেই সমর্থ দৃষ্টিভংগীর ওপর মন্তব্য। তাদের ধারণা ছিল, মানুষকে দৃনিয়ায় এমনিই স্থাধীন ছেড়ে দেয়া হয়েছে। নিজের যা ইচ্ছা সে করবে। যেভাবে চাইবে করবে। তার কোনো কাজের ব্যাপারে জিজ্ঞেস করার কেউ নেই। কারো কাছে তাকে হিসেব দিতে হবে না। ভালো-মন্দ কয়েক দিনের এই জীবন যাপন করে সবাইকে ব্যস এমনিই ধ্বংস হয়ে যেতে হবে। পরবর্তী কোনো জীবন নেই, যেখানে ভালো কাজের পুরস্কার ও খারাপ কাজের শান্তি দেয়া হবে। এসব ধারণা ও চিন্তা-ভাবনা আসলে একথাই ব্যক্ত করছিল যে, বিশ্ব-জাহানের এ সমর্থ ব্যবস্থা নিছক একজন খেলোয়াড়ের খেলা ছাড়া আর কিছুই নয়, কোনো গুরুগন্তীর ও সুনির্দিষ্ট উদ্দেশ্য ও

লক্ষ একে পরিচালিত করছে না। আর এ ধরনের চিন্তা-ভাবনাই তাদের নবীর দাওয়াত অবহেলা করার আসল কারণ ছিল।

১৬. অর্থাৎ যদি আমি খেলা করতেই চাইতাম তাহলে খেলনা বানিয়ে নিজেই খেলতাম। এ অবস্থায় একটি অনুভূতিশীল, সচেতন ও দায়িত্বশীল প্রাণী সৃষ্টি এবং তার মধ্যে সত্য-মিথ্যার এ দ্বন্ধু ও টানাহেচড়ার অবতারণা করে নিছক নিজের আনন্দ ও কৌতুক করার জন্য অন্যকে অনর্থক কট্ট দেবার মতো জুলুম কখনোই করা হতো না। তোমাদের মহান প্রভূ আল্লাহ এ দুনিয়াটাকে রোমান সম্রাটদের রংগভূমি (Colosseum) রূপে তৈরি করেননি। এখানে বালাদেরকে পরস্পরের মধ্যে লড়াই করিয়ে তাদের শরীরের গোশত ছিড়ে উৎক্ষিপ্ত করিয়ে আনন্দের অট্টহাসি হাসা হয় না।

১৭. অর্থাৎ আমি বাজিকর নই। খেলা-ভামাসা করা আমার কাচ্ছ নয়। আমার এ দুনিয়া একটা বাস্তবানুগ ব্যবস্থা। কোনো মিথ্যা এখানে টিকে থাকতে পারে না। মিথ্যা যখনই এখানে মাথা উঠায় তখনই সভ্যের সাথে তার অনিবার্য সংঘাত বাধে এবং শেষ পর্যন্ত মিথ্যা বিলুপ্ত হয়ে থাকে। এ দুনিয়াকে যদি তুমি খেলাঘর মনে করে জীবন অতিবাহিত করো অথবা সভ্যের বিরুদ্ধে মিথ্যা মতবাদের ভিন্তিতে কাচ্ছ করে থাকো তাহলে এর ফল হবে ভোমার নিজেরই ধ্বংস। মানব জাতির ইতিহাস দেখো, দুনিয়াকে নিছক একটি খেলাঘর, ভোগের সামগ্রীতে পরিপূর্ণ একটি খালাও একটি ভোগ-বিলাসের লীলাভূমি মনে করে যেসব জাতি এখানে জীবন যাপন করেছে এবং নবীগণ কথিত সভ্য বিমুখ হয়ে মিথ্যা মতবাদের ভিত্তিতে কাচ্ছ করেছে, তারা একের পর এক কোন্ ধরনের পরিণতির সম্মুখীন হয়েছে। তারপর বুদ্ধিমান যখন বুঝাতে থাকে তখন তাকে বিদ্রুপ করা এবং যখন নিজেদেরই কৃতকর্মের ফল আল্লাহর আযাবের আকারে মাথার ওপর এসে পড়ে তখন "হায় আমাদের দুর্ভাগ্য অবশ্যই আমরা অপরাধী ছিলাম" বলে গলা ফাটানো কোন্ ধরনের বুদ্ধিমতার পরিচয় বহন করে।

১৮. এখান থেকে তাওহীদ প্রতিষ্ঠা ও শিরক বাতিলের ব্যাপারে আলোচনা শুরু হচ্ছে। এটিই ছিল নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও মঞ্কার মুশরিকদের মধ্যে বিরোধের মূল বিষয়। এখন মুশরিকদেরকে একথা বলা হচ্ছে যে, বিশ্ব-জাহানের এই যে ব্যবস্থার মধ্যে তোমরা জীবন যাপন করছো (যে সম্পর্কে এখনই বলা হলো যে, এটা কোনো খেলোয়াড়ের খেলনা নয়, যে সম্পর্কে একথা বলা হয়েছে যে, এটা একটা বাস্তবানুগ উদ্দেশ্যমুখীন ও সত্যভিত্তিক ব্যবস্থা এবং যে সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, এখানে মিধ্যা সবসময়ে সত্যের সাথে সংঘাত করে চূর্ণবিচূর্ণ হয়ে যায়।) এর প্রকৃত স্বরূপ হচ্ছে এই যে, এ সমগ্র ব্যবস্থারে স্ক্রা, মালিক, শাসক ও প্রতিপালক হচ্ছেন একমাত্র আল্লাহ। অন্যদিকে এ সমগ্র ব্যবস্থাকে বহু ইলাহর মিলিত সাম্রাজ্য মনে করা বা একজন বড় প্রভুবে প্রভুত্যের মধ্যে অন্যান্য ছোট ছোট প্রভুদেরও কিছু শরীকানা আছে বলে মনে করে নেয়াই হচ্ছে এ সত্যের মোকাবিলায় মিধ্যা।

১৯. অর্থাৎ আরব মৃশরিকরা যেসব ফেরেশতাকে আল্লাহর সস্তান অথবা প্রভূত্ব কর্তৃত্বে শামিল মনে করে মাবুদ বানিয়ে রেখেছিল। اَوْكَانَ فِيْهِمَّ الْهَدُّ إِلَّاللهُ لَفَسَنَا عَنَّسُحَنَ اللهِ رَبِّ الْعُوشِ عَمَّا يَصِغُونَ ﴿ لَا يَسْئُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يَسْئُلُونَ ﴿ اَللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

যদি আকাশে ও পৃথিবীতে এক আল্লাহ ছাড়া দ্বিতীয় কোনো ইলাহ হতো তাহলে (পৃথিবী ও আকাশ) উভয়ের ব্যবস্থা ধ্বংস হয়ে যেতো।<sup>২২</sup> কাজেই এরা যেসব কথা বলে বেড়াচ্ছে আরশের রব আল্লাহ<sup>২৩</sup> তা থেকে পাক-পবিত্র। তাঁর কাজের জন্য (কারো সামনে) তাঁকে জবাবদিহি করতে হবে না বরং তাদেরকেই জবাবদিহি করতে হবে।

তাঁকে বাদ দিয়ে তারা কি অন্য ইলাহ বানিয়ে নিয়েছে ? হে মুহাম্মাদ! তাদেরকে বলো, "তোমাদের প্রমাণ আনো। এ কিতাবও হাজির, যার মধ্যে আছে আমার যুগের লোকদের জন্য উপদেশ এবং সে কিতাবগুলোও হাযির, যেগুলোর মধ্যে ছিল আমার পূর্ববতী লোকদের জন্য নসীহত।" ২৪ কিন্তু তাদের অধিকাংশ লোকই প্রকৃত সত্য থেকে বেখবর, কাজেই মুখ ফিরিয়ে আছে। ২৫ আমি তোমার পূর্বে যে রাস্লই পাঠিয়েছি তার প্রতি এ অহী করেছি যে, আমি ছাড়া আর কোনো ইলাহ নেই কাজেই তোমরা আমারই বন্দেগী করো।

২০. অর্থাৎ আল্লাহর বন্দেগী করা তাদের কাছে বিরক্তিকর নয়। এমন নয় যে, অনিচ্ছাসত্ত্বেও আল্লাহর বন্দেগী করতে করতে তাদের মনে কোনো প্রকার মলিনতার সৃষ্টি হয়। মূলে لايستحسرون শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে استحسار এর মধ্যে ক্লান্তির বাহুল্য পাওয়া যায় এবং এর অর্থ হচ্ছে এমন ধরনের ক্লান্তি যা বিরক্তিকর কাজ করার ফলে সৃষ্টি হয়।

২১. মূল ينشرون শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এ শব্দটি انشار থেকে উদ্ভ্ত। 'ইনশার' মানে হচ্ছে কোনো পড়ে থাকা প্রাণহীন বস্তুকে তুলে দাঁড় করিয়ে দেয়া। যদিও এ শব্দটিকে কুরআন মজীদে সাধারণত মৃত্যু পরবর্তী জীবনের জন্য ব্যবহার করা হয়েছে তবুও

এর পারিভাষিক অর্থ বাদ দিলে মূল আভিধানিক অর্থের দিক দিয়ে এ শব্দটি নিম্প্রাণ বস্তুর মধ্যে প্রাণ সঞ্চার করে দেয়ার অর্থে ব্যবহৃত হয়। পরিবেশ ও পরিস্থিতির প্রেক্ষিতে আমরা মনে করি এ শব্দটি এখানে এ অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে যেসব সন্তাকে তারা ইলাহ হিসেবে স্বীকৃতি দিয়ে রেখেছে এবং যাদেরকে নিজেদের মাবুদ বানিয়ে নিয়েছে তাদের মধ্যে কি এমন কেউ আছে যে নিম্প্রাণ বস্তুর বুকে প্রাণ সঞ্চার করতে পারে? যদি এক আল্লাহ ছাড়া আর কারো মধ্যে এ শক্তি না থেকে থাকে আর আরবের মুশরিকরা নিজেরাই একথা স্বীকার করতো যে, এ শক্তি কারো মধ্যে নেই—তাহলে তারা তাদেরকে ইলাহ ও মাবুদ বলে মেনে নিচ্ছে কেন ?

২২. এটি একটি সরল ও সোজা যুক্তি আবার গভীর তাৎপর্যপূর্ণও। এটি এত সহজ সরল কথা যে, একজন মরুচারী বেদুসন, সরল গ্রামবাসী এবং মোটা বৃদ্ধির অধিকারী সাধারণ মানুষও বুঝতে পারে। কথাটি হচ্ছে, একটি মামূলি ছোট্ট গৃহের যদি দুজন গৃহকর্তা হয় তাহলে সে গৃহের ব্যবস্থাপনা চারদিনও ভালোভাবে চলতে পারে না। আর গভীর তাৎপর্যপূর্ণ কথাটি হচ্ছে, বিশ্ব-জাহানের সমগ্র ব্যবস্থা পৃথিবীর ভূগর্ভ স্তর থেকে নিয়ে দূরবর্তী গ্রহ নক্ষত্র পর্যন্ত সবকিছুই একটি বিশ্বজ্ঞনীন নিয়মের অধীনে পরিচালিত হচ্ছে। এর অসংখ্য ও অগণিত জিনিসগুলোর মধ্যে যদি পারস্পরিক সামঞ্জস্য, ভারসাম্য, সমতা, সমঝোতা ও সহযোগিতা প্রতিষ্ঠিত না থাকতো তাহলে এ ব্যবস্থাটি এক মুহুর্তের জন্যও চলতে পারতো না। আর কোনো প্রবল প্রতাপান্থিত আইন এ অসংখ্য বস্তু ও শক্তিকে পূর্ণ সমতা ও ভারসাম্য সহকারে পারস্পরিক সহযোগিতা করতে বাধ্য না করতে থাকা পর্যন্ত এসব কিছু সম্ভব নয়। এখন এটা কেমন করে ধারণা করা যেতে পারে যে, বহু স্বতন্ত্র স্বাধীন শাসকের রাজ্যে একই আইন এ ধরনের নিয়মানুবর্তিতা সহকারে চলতে পারে ? নিয়ম ও শৃংখলা যে বন্ধায় আছে এটাই নিয়ম পরিচালকের একক অন্তিত্বক অপরিহার্য করে তোলে। আইন ও শৃংখলার ব্যাপকতা ও বিশ্বন্ধনীনতা নিচ্ছেই একথার সাক্ষ দেয় যে, ক্ষমতা একই সার্বভৌম কর্তৃত্বে কেন্দ্রীভূত রয়েছে এবং এ সার্বভৌম কর্তৃত্ব বিভিন্ন শাসকদের মধ্যে বিভক্ত নয়। (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমুল কুরজান সূরা বনী ইসরাঈল ৪৭ ও সূরা আল মু'মিনূন ৮৫ টীকা।)

২৩. "রব্ব আরশ" অর্থাৎ বিশ্ব-জাহানের শাসক ও মালিক ৷

২৪. প্রথম যুক্তি দু'টি ছিল বৃদ্ধিভিত্তিক এবং এখন এ যুক্তিটি হচ্ছে প্রত্যক্ষ দর্শনভিত্তিক ও প্রামাণ্য। এর অর্থ হচ্ছে, আজ পর্যন্ত যতগুলো কিতাবই আল্লাহর পক্ষ থেকে দুনিয়ার কোনো দেশে কোনো জাতির পয়গম্বরের প্রতি নাফিল হয়েছে তার মধ্য থেকে যে কোনো একটি খুলে একথা দেখিয়ে দাও যে, পৃথিবী ও আকাশের স্রষ্টা এক আল্লাহ ছাড়া অন্য কেউ প্রভূত্বের কর্তৃত্বের সামান্যতম অধিকারী এবং অন্য কেউ ইবাদাত ও বন্দেগীর সামান্যতমও হকদার। তাহলে তোমরা এ কোন্ ধরনের ধর্ম তৈরি করে রেখেছো যার সমর্থনে বৃদ্ধিবৃত্তিক কোনো প্রমাণ নেই এবং আসমানী কিতাবগুলোও এর ক্ষপক্ষে কোনো প্রমাণ পেশ করে না ?

২৫. তারা জ্ঞানের নয় অজ্ঞতার কারণে নবীর কথাকে আমল দেয় না। প্রকৃত সত্য তারা জানে না, তাই যারা বুঝাতে চায় তাদের কথার প্রতি দৃষ্টি দেবার দরকারই মনে করে না। وَقَالُوا اتَّخَنَ الرَّحْنَ وَلَا اسْخَنَهُ ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُّكُرَمُونَ ﴿ لَا يَشْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِا مُرِهِ يَعْمَلُونَ ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ اَيْلِ يَهِمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ ﴿ إِلَّا لِمَنِ الْرَّفَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ وَمَا خَلْفَهُمْ وَكَلَ يَشْفَعُونَ ﴿ إِلَّا لِمَنِ الْرَّفَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴿ وَمَنْ يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِي آلِكُ أَلِكَ نَجْزِيهِ فَنَ لِكَ نَجْزِي الظّلِيمِينَ ﴿ فَا لِكَ نَجْزِي الظّلِيمِينَ ﴿ فَا لِكَ نَجْزِي الْطَلِيمِينَ ﴿ وَالْمُوالِكُ وَلَا لِكُونَا لِكَ نَجْزِي الظّلِيمِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ مِنْ لَا لِكَ نَجْزِي الظّلِيمِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ مِنْ لِكَ نَجْزِي الظّلِيمِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ لَا لِكَ نَجْزِي الْطَلِيمِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ مَا الطّلِيمِينَ فَا لِكَ الْمُنْ لِكَ نَجْزِي الطّلَّقِيمُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ إِلْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُنْ اللَّهُ الْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

এরা বলে, "করুণাময় সন্তান গ্রহণ করেন।" ইউ সুবহানাল্লাহ! তারা তো মর্যাদাশালী বান্দা। তারা তাঁর সামনে অগ্রবর্তী হয়ে কথা বলে না এবং শুধুমাত্র তাঁর হকুমে কাজ করে। যাকিছু তাদের সামনে আছে এবং যাকিছু আছে তাদের অগোচরে সবই তিনি জানেন। যাদের পক্ষে সুপারিশ শুনতে আল্লাহ সমত তাদের পক্ষে ছাড়া আর কারো সুপারিশ তারা করে না এবং তারা তাঁর ভয়ে ভীত। ইপ আর তাদের মধ্যে যে বলবে, আল্লাহ ছাড়া আমিও একজন ইলাহ, তাকে আমি জাহান্লামের শান্তি দান করবো, আমার এখানে এটিই যালেমদের প্রতিফল।

২৬. এখানে আবার ফেরেশতাদেরই কথা বলা হয়েছে। আরবের মুশরিকরা তাদেরকে আল্লাহর মেয়ে গণ্য করতো। পরবর্তী ভাষণ থেকে একথা স্বতস্কৃর্ভভাবে প্রকাশ হয়ে যায়।

২৭. মুশরিকরা দু'টি কারণে ফেরেশতাদেরকৈ মাবুদে পরিণত করতো। এক, তাদের মতে তারা ছিল আল্লাহর সন্তান। দুই, তাদেরকে পূজা (খোশামোদ তোশামোদ) করার মাধ্যমে তারা তাদেরকে আল্লাহর কাছে নিজেদের জন্য শাফায়াতকারীতে (সুপারিশকারী) পরিণত করতে চাচ্ছিল। যেমন -

وَيَقُوْلُوْنَ هُوَّلَاءِ شُهُ فَعَاوُنَا عِنْدَ اللَّهِ (يونس: ١٨) ٩٩٩ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِبُوْنَا اللَّهِ زَلْفَى (الزمر: ٣)

এ আয়াতগুলোতে এ দুটি কারণই প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে।

এ জায়গায় এ বিষয়টিও প্রণিধানযোগ্য যে, ক্রআন সাধারণত শাফায়াতের মুশরিকী আকীদা বিশ্বাস খণ্ডন করতে গিয়ে এ সত্যটির ওপর জ্যোর দিয়ে থাকে যে, যাদেরকে তোমরা শাফায়াতকারী গণ্য করছো তারা অদৃশ্য জ্ঞানের অধিকারী নয় এবং তাদের গোচরে ও অগোচরে যেসব কথা আছে আল্লাহ সেগুলো জানেন। এ থেকে একথা হৃদয়ংগম করানোই উদ্দেশ্য যে, তারা যখন প্রত্যেক মানুষের সামনের-পেছনেরও গোপন- اَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفُرُوْا اَنَّ السَّوْتِ وَالْاَرْضَ كَانَتَا رَثَقًا فَفَتَقْنَهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ حُلَّ شَيْ حَيِّ اَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّمُ مَعْ وَجُعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّمُ مَعْ وَهُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَّحُفُوظًا الْمَهُمُ مَعُ الْمَعْ وَهُو اللَّهَ السَّمَاءَ سَقْفًا مَعْ وَهُونَا ﴿ وَهُو اللَّهِ عَلَى السَّمَاءُ السَّمَاءَ سَقْفًا مَعْ وَهُونَا ﴿ وَالسَّمْ مَنَ الْمِنْ وَالْمَا وَالنَّهُ وَالسَّمَاءِ وَالْمَا السَّمَاءَ السَّمَاءَ وَالسَّمَاء وَالسَّمُ وَالْعَاء وَالسَّمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء وَالسَّمَاء وَالسَّمَاء وَالسَّمَاء وَالسَّمَاء وَالسَّمَاء وَالسَّمَاء وَالسَّمَاء وَالسَّمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء وَالْمَاء

৩ ৰুকু'

যারা (নবীর কথা মেনে নিতে) অম্বীকার করেছে তারা কি চিন্তা করে না যে, এসব আকাশ ও পৃথিবী এক সাথে মিশে ছিল, তারপর আমি তাদেরকে আলাদা করলাম<sup>২৮</sup> এবং পানি থেকে সৃষ্টি করলাম প্রত্যেকটি প্রাণীকে।<sup>২৯</sup> তারা কি (আমার এ সৃষ্টি ক্ষমতাকে) মানে না ? আর আমি পৃথিবীতে পাহাড় বসিয়ে দিয়েছি, যাতে সে তাদেরকে নিয়ে ঢলে না পড়ে<sup>৩০</sup> এবং তার মধ্যে চওড়া পথ তৈরি করে দিয়েছি,<sup>৩১</sup> হয়তো লোকেরা নিজেদের পথ জেনে নেবে।<sup>৩২</sup> আর আমি আকাশকে করেছি একটি সুরক্ষিত ছাদ,<sup>৩৩</sup> কিন্তু তারা এমন যে, এ নিদর্শনাবলীর<sup>৩৪</sup> প্রতি দৃষ্টিই দেয় না। আর আল্লাহই রাত ও দিন তৈরি করেছেন এবং সূর্য ও চন্দ্র সৃষ্টি করেছেন, প্রত্যেকেই এক একটি ক্ষপথে সাঁতার কাটছে।<sup>৩৫</sup>

প্রকাশ্য অবস্থা জানে না তথন তারা শাফায়াত করার একচ্ছত্র ও শর্ভহীন অধিকার কেমন করে লাভ করতে পারে ? কাজেই ফেরেশতা, নবী, সংলোক প্রত্যেকের শাফায়াত করার এখতিয়ার অবশ্য আল্লাহর অনুমতি সাপেক্ষ। আল্লাহ তাঁদের কাউকে কোনো ব্যক্তির পক্ষে শাফায়াত করার অনুমতি দিলে তবেই তিনি তার পক্ষে শাফায়াত করতে পারবেন। নিজেই অর্থনী হয়ে তাঁরা যে কোনো ব্যক্তির শাফায়াত করতে পারেন না। আর যথন শাফায়াত শোনা বা না শোনা এবং তা কবুল করা বা না করা সম্পূর্ণরূপে আল্লাহর ইচ্ছার ওপর নির্ভরশীল তখন এ ধরনের ক্ষমতাহীন শাফায়াতকারীর সামনে মাথা নোয়ানো এবং প্রার্থনার হাত পাতা কিভাবে সমীচীন ও উপযোগী হতে পারে ? (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমুল কুরআন, সূরা ত্বা-হা ঃ ৮৫-৮৬ টীকা)

২৮. মূলে فستق ও قرتو শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। 'রত্ক' মানে হচ্ছে একত্র হওয়া, একসাথে থাকা, একজন অন্য জনের সাথে জুড়ে থাকা। আর "ফাত্ক" মানে ফেড়ে ফেলা, ছিড়ে ফেলা, আলাদা করা। বাহ্যত এ শব্দগুলো থেকে যে কথা বুঝা যায় ত' হচ্ছে এই যে, বিশ্ব-জাহান প্রথমে একটি পিণ্ডের (MASS) আকারে ছিল। পরবর্তীকালে তাকে পৃথক পৃথক অংশে বিভক্ত করে পৃথিবী ও অন্যান্য গ্রহ, নক্ষত্র, ছায়াপথ, নীহারিকা ইত্যাদি স্বতন্ত্র জগতে পরিণত করা হয়েছে। (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন, সুরা হা-মীম আস সাজদাহ ১৩, ১৪, ১৫ টীকা।

২৯. এ থেকে যে অর্থ বুঝা যায় তা হচ্ছে এই যে, আল্লাহ পানিকে জীবনের উৎপাদক (Cause of life) ও প্রাণের উৎসে পরিণত করেছেন: এরি মধ্যে এবং এ থেকে করেছেন জীবনের সূচনা। কুরআনের অন্য জায়গ্যে এ বক্তব্যকে এভাবে বর্ণনা করা হয়েছে ঃ

"আর আল্লাহ প্রত্যেক প্রাণীকে পানি থেকে সৃষ্টি করেছেন।" (সূরা নূর ९ ৪৫)

৩০. সূরা আন নাহল-এর ১২ টীকায় এর ব্যাখ্যা বর্ণিত হয়েছে

৩১. অর্থাৎ পাহাড়ের মধ্যে এমন গিরিপথ, ঝরণা ও নদী তৈরি করে দির্মোছ যার মাধ্যমে পার্বতা এলাকা অতিক্রম করার ও পৃথিবীর এক অংশ থেকে আর এক অংশে চলাফেরা করার জন্য রাস্তা তৈরি হয়ে গেছে। এভাবে পৃথিবীর অন্যান্য অংশকে এমনভাবে গঠন করা হয়েছে যার ফলে এক এলাকা থেকে অন্য এলাকায় যাওয়ার পথ তৈরি হয়ে যায় বা তৈরি করে নেয়া যেতে পারে।

৩২. এটি গভীর তাৎপর্যপূর্ণ বাক্য। এর এ অর্থও হয় যে, লোকেরা পৃথিবীতে চলাফেরা করার পথ পাবে, আবার এ অর্থও হয় যে, তারা এই জ্ঞান, বৃদ্ধিমন্তা, ফলাকৌশল, কারিগরি দক্ষতা ও ব্যবস্থাপনা দেখে মূল সত্যে পৌছে যাবার পথ পাবে।

৩৩. ব্যাখ্যার জন্য সূরা আল হিজর ৮, ১০, ১১ ও ১২ টীকা দেখুন

৩৪. অর্থাৎ আকাশে যে নিদর্শনগুলো আছে সেগুলেরে দিকে

৩৫. এর অর্থ শুধুমাত্র সূর্য ও চন্দ্র নয় বরং মহাশূন্যের অন্যান্য প্রহ-নক্ষত্রও। নয়তো বহুবচনের পরিবর্তে একবচন ব্যবহার করা হতো। এ এ কিটি আমাদের ভাষায় চক্র শব্দের সমার্থক। আরবী ভাষায় এটি আসমান বা আকাশ শব্দের পরিচিত অর্থই প্রকাশ করে। "সবাই এক একটি কালাকে (কক্ষপথে) সাতেরে বেড়াছে"—এ থেকে দু'টি কথা পরিষ্কার বুঝা যাছে। এক, প্রত্যেকের ফালাক বা কক্ষপথ আলাদা। দুই, ফালাক এমন কোনো জিনিস নয় যেখানে এ মহ-নক্ষত্রগুলা খুটির মতো প্রোথিত আছে এবং তারা নিজেরাই এ খুটিগুলো নিয়ে ঘুরছে। বরং তারা কোনো প্রবহমান অথবা আকাশ ও মহাশূন্য ধরনের কোনো বস্তু যার মধ্যে এই গ্রহ-নক্ষত্রের চলা ও গতিশালতা সাতার কাটার সাথে সামঞ্জস্য রাখে খোরো বেশী ব্যাখার জন্য তাফহীমূল কুরজনে, সূরা ইয়াসীন ৩৭ টীকা দেখুন।

প্রাচীন যুগে লোকদের কাছে আকাশ ও পৃথিবীর একত্র হওয়া (১০০১) ও পৃথক হয়ে যাওয়া (১০০১) পানি থেকে প্রত্যেক সজীব সন্তাকে সৃষ্টি করা এবং গ্রহ নক্ষত্রের এক একটি ফালাকে' সাঁতার কাটার ভিন্ন অর্থ ছিল। বর্তমান যুগে পদার্থবিদ্যা (Physics)

## وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِضَ قَبْلِكَ الْكُلُ الْكَائِنَ سِّ فَهُمُ الْعَلِدُونَ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا لِعَدُ الْمُوتِ وَنَبْلُوْكُمْ بِالشِّرِّوَ الْعَيْرِ فِتْنَةً وَ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَ إِذَا رَاكَ الَّذِينَ كَفَرُوْ الْنَيِّةِ فِلُونَكَ إِلَا مُرُوا الْمَالِيْ مُورَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ

আর<sup>৩৬</sup> (হে মুহাম্মাদ!) অনন্ত জীবন তো আমি তোমার পূর্বেও কোনো মানুষকে দেইনি ; যদি তুমি মরে যাও তাহলে এরা কি চিরকাল বেঁচে থাকবে ? প্রত্যেক প্রাণীকে মৃত্যুর স্বাদ গ্রহণ করতে হবে।<sup>৩৭</sup> আর আমি ভালো ও মন্দ অবস্থার মধ্যে ফেলে তোমাদের স্বাইকে পরীক্ষা করিছি,<sup>৩৮</sup> শেষ পর্যন্ত তোমাদের আমার দিকে ফিরে আসতে হবে।

এ সত্য অস্বীকারকারীরা যখন তোমাকে দেখে, তোমাকে বিদ্রুপের পাত্রে পরিণত করে। বলে, "এ কি সেই ব্যক্তি যে তোমাদের দেবদেবীদের সমালোচনা করে ?"<sup>৩৯</sup> অথচ তাদের নিজেদের অবস্থা হচ্ছে এই যে, তারা করুণাময়ের যিক্রের অস্বীকারকারী।<sup>৪০</sup>

জীববিদ্যা (Biology) ও জ্যোতির্বিদ্যার (Astronomy) অত্যাধুনিক তথ্যাবলী আমাদের কাছে তাদের অর্থ ভিন্নতর করে দিয়েছে। আমরা বলতে পারি না আগামীতে মানুষ যেসব তথ্য সংগ্রহ করবে তার ফলে এ শব্দগুলোর অর্থ কোধায় গিয়ে দাঁড়াবে। মোট কথা বর্তমান যুগের মানুষ এ তিনটি আয়াতকে সম্পূর্ণরূপে বিজ্ঞানের অত্যাধুনিক তথ্যাবলী অনুযায়ী পাছে।

وَالَهُ مَنْ فَي السَّمُوت وَالْأَرْضَ পर्येष ভাষণে শিরক খর্জন করা হয়েছে এবং الَالْمِيْنَ كُفَرُوا الطَّلَمِيْنَ وَالْأَرْضَ পর্যন্ত ভাষণে শিরক খর্জন করা হয়েছে এবং الَّالَيْنَ كُفَرُوا الطَّلَمِيْنَ পর্যন্ত বা কিছু বলা হয়েছে তার মধ্যে তাওহীদের জন্য ইতিবাচক (Positive) যুর্ক্তি দেয়া হয়েছে। মূল বন্ধব্য হছে, তোমাদের সামনে বিশ্ব-জাহানের এই যে ব্যবস্থা আছে, এর মধ্যে কি কোথাও এক আল্লাহ রব্বুল আলামীন ছাড়া আর কারো কোনো সৃষ্টি কৌশল তোমরা দেখতে পাচ্ছো ? একাধিক ইলাহদের কর্মকৃশলতায় কি এ ধরনের ব্যবস্থা গড়ে উঠতে পারে এবং এমন শৃংখলা ও নিয়মানুবর্তিতার সাথে বিশ্ব-জাহান চলতে পারে ? এ জ্ঞানগর্ত ব্যবস্থাটি সম্পর্কে কি কোনো বুদ্ধিমান ও চিন্তাশীল ব্যক্তি একথা কল্পনা করতে পারেন যে, এটা একজন খেলোয়াড়ের খেলা ছাড়া আর কিছুই নয় এবং তিনি নিছক নিজের ফূর্তি ও আনন্দ স্পৃহা চরিতার্থ করার জন্য কয়েকটি পুতুল বানিয়ে নিয়েছেন, কিছুক্ষণ খেলা করার পর আবার সেগুলো ভেঙ্গে মাটিতে মিশিয়ে দেবেন ? এসব কিছু তোমরা নিজেদের

৩৬. এখান থেকে আবার ভাষণের মোড় ঘুরে যাচ্ছে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর বিরোধীদের মধ্যে যে সংঘাত চলছিল সেদিকে।

৩৭. যে সমন্ত হমকি ধমকি, বদদোয়া ও হত্যার ষড়যন্ত্রের সাহায্যে সর্বক্ষণ নবী সাল্লাল্লাই আলাইহি ওয়া সাল্লামকে স্বাগত জ্ঞানানো হতো এ হচ্ছে তার সংক্ষিপ্ত জ্বাব। একদিকে ছিল কুরাইশ নেতারা। তারা প্রতিদিন তাঁর এ প্রচার কার্যের জন্য তাঁকে হমকি দিতে থাকতো এবং তাদের মধ্য থেকে কিছু সংখ্যক বিরোধী আবার বসে বসে যে কোনোভাবে তাঁকে থতম করে দেবার কথাও ভাবতো। অন্যদিকে যে গৃহের কোনো একজন ইসলাম প্রহণ করতো সে গৃহের সবাই তার শক্র হয়ে যেতো। মেয়েরা দাঁতে দাঁত পিশে তাঁকে অভিশাপ দিতোও বদদোয়া করতো। আর গৃহের পুরষরা তাঁকে তয় দেখাতো। বিশেষ করে হাবশায় হিজরতের পরে মকার ঘরে ঘরে বিলাপ শুরু হয়ে গিয়েছিল। কারণ এমন একটি বাড়ি পাওয়া কঠিন ছিল যেখান থেকে একজন পুরুষ বা মেয়ে হিজরত করেনি। এরা সবাই নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি আলাইহি ওয়া সাল্লামের নামে অভিযোগ করে বলতো, এ লোকটি আমাদের পরিবার ধ্বংস করে দিয়েছে। এসব কথার জ্ববাব এ আয়াতে দেয়া হয়েছে এবং একই সংগে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকেও উপদেশ দেয়া হয়েছে যে, ওদের কোনো পরোয়া না করে তুমি নির্ভয়ে নিজের কাজ করে যাও।

৩৮. অর্থাৎ দুঃখ-আনন্দ, দারিদ্র-ধনাঢ্যতা, জয়-পরাজয়, শক্তিমন্তা-দুর্বলতা, সূস্থতা-রুগুতা ইত্যাদি সকল অবস্থায় তোমাদেরকে পরীক্ষা করা হচ্ছে, দেখা হচ্ছে ভালো অবস্থায় তোমরা অহংকারী, জালেম, আল্লাহ বিশৃত ও প্রবৃত্তির দাস হয়ে যাও কিনা। খারাপ অবস্থায় হিশ্বত ও সাহস কমে যাওয়ায় নিম্নমানের ও অবমাননাকর পদ্ধতি এবং অবৈধ পদ্মা অবলম্বন করে বসোকি না। কাজেই কোনো বৃদ্ধিমান ব্যক্তির এ রকমারী অবস্থা বৃশ্বার ব্যাপারে ভুল করা উচিত নয়। সে যে অবস্থারই সম্মুখীন হোক, তাকে অবশ্যই পরীক্ষার এ দিকটি সামনে রাখতে হবে এবং সাফল্যের সাথে একে অতিক্রম করতে হবে। কেবলমাত্র একজন বোকা ও সংকীর্ণমনা লোকই ভাল অবস্থায় ফেরাউনে পরিণত হয় এবং খারাপ অবস্থা দেখা দিলে মাটিতে নাক-খত দিতে থাকে।

৩৯. অর্থাৎ তাদের সম্পর্কে বিরূপ কথা বলে। এখানে আরো এতটুকু কথা বুঝে নিতে হবে যে, এ বাক্যটি তাদের বিদ্রুপের বিষয়বস্তু বর্ণনা করছে না বরং বিদ্রুপ করার কারণ ও ভিত্তিভূমির ওপর আলোকপাত করছে। একথা সুস্পষ্ট যে, এ বাক্যটি মূলত কোনো বিদ্রুপাত্মক বাক্য নয়। বিদ্রুপ তারা অন্যভাবে করে থাকবে এবং এজন্য কোনো অন্যধরনের ধানি দিয়েও বাক্য উচ্চারণ করে থাকবে, তবে তিনি তাদের মনগড়া উপাস্যদের প্রভৃত্ব প্রত্যাখ্যান করতেন বলেই তারা এভাবে মনের ঝাল মিটাতো।

मानूस फुण्डाक्षवण मृष्टि। १३ व्यनहे आमि তোমাদের দেখিয়ে দिচ্ছি निष्क्रत निमर्भनावनी, आमार्क जाड़ाएड़ा कर्ता वला ना। १३२ — এता वल, "এ इमिक कर्त पूर्व हर्ति, यिन जामार्क जाड़ाएड़ा करा वला ना। १३२ — এता वल, "এ इमिक कर्त पूर्व हर्ति, यिन जामार्ति प्राप्ता मान्यार्व कि हु छान थाकरा यथन वता निष्क्रपत पूर्य ७ भिक्र आधन त्थरक वौजां जातव ना वर वर्षा वर्षा करा हर्ति ना। तम आभि जामार्व ७भत आकिष्विक्छार वर्षि भड़ाव वर्ष जामार्व करा हर्ति ना। तम आभि जामार्व ७भत आकिष्विक्छार वर्षि भड़ाव वर्ष जामार्व करा वर्षा वर

80. অর্থাৎ মূর্তি ও বানোয়াট ইলাহদের বিরোধিতা তাদের কাছে এত বেশী অপ্রীতিকর যে, এর প্রতিশোধ নেবার জন্য তোমার প্রতি ঠাট্টা-বিদ্ধুপ ও অবমাননা করে, কিন্তু তারা যে আল্লাহ বিমুখ এবং আল্লাহর নামোল্লেখে তারা ক্রোধে অগ্নিশর্মা হয়, নিজেদের এ অবস্থার জন্য তাদের লঙ্জাও হয় না।

عَجُل वाका ব্যবহার করা হয়েছে। এর শাদিক অনুবাদ दंग, "মানুষকে দ্রুততা প্রবণতা থেকে সৃষ্টি করা হয়েছে।" কিন্তু এই শাদিক অর্থ বাক্যের উদেশ্য নয়। আমরা যেমন নিজের ভাষায় বলি, অমুক ব্যক্তি জ্ঞানের সাগর এবং লোকটি পাষাণ হদয়, ঠিক তেমনি আরবী ভাষায় বলা হয়, তাকে অমুক জিনিস থেকে সৃষ্টি করা হয়েছে এবং এর অর্থ হয়, অমুক জিনিসটি তার প্রকৃতিগত। এখানে خَلْقَ الْانْسَانُ مِنْ "মানুষ্ঠ ফ্রততা কুরণ প্রমাণিত হয়েছে অন্য হয়েছে অন্য জায়গায় أَحُكُانَ الْانْسَانُ عَجُلُولًا প্রবণ প্রমাণিত হয়েছে" (বনী ইসরাঈল ঃ ১১) বলে সেই একই অর্থ গ্রহণ করা হয়েছে।

قُلْ مَنْ يَّكُورُ مِنْ بِالْمُورُ النَّهُ الْمُرْ الْمَدُّ الْمَدُونَ الرَّحْنِ عَبْلُ هُرْعَنَ الْحَرِ رَبِّهِمْ مُعْوِفُونَ ﴿ اَكُهُمُ الْمَدُّ تَهْنَعُهُمْ مِنْ دُونِنَا الْمَدَّ الْمُدُونَ الْمَدُ الْمَدُ مِنْ الْمُدُونَ الْمَدُونَ الْمُدُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُدُونَ اللّهُ اللّهُ

৪ রুকু'

दि पूराभाम! ওদেরকে বলে দাও, কে তোমাদের রাতে ও দিনে রহমানের হাত থেকে বাঁচাতে পারে १<sup>80</sup> किন্তু তারা নিজেদের রবের উপদেশ থেকে মুখ ফিরিয়ে নিছে। তাদের কাছে কি এমন কিছু ইলাহ আছে যারা আমার মুকাবিলায় তাদেরকে রক্ষা করবে ? তারা না নিজেদেরকে সাহায্য করতে পারে, না আমার সমর্থন লাভ করে। আসল কথা হচ্ছে, তাদেরকে ও তাদের পূর্বপুরুষদেরকে আমি জীবনের উপায়-উপকরণ দিয়েই এসেছি। এমনকি তারা দিন পেয়ে গেছে।<sup>88</sup> কিন্তু তারা কি দেখে না, আমি বিভিন্ন দিক থেকে পৃথিবীকে সংকুচিত করে আনছি १<sup>8 ক</sup> তবুও কি তারা বিজয়ী হবে १<sup>8 তা</sup> তাদেরকে বলে দাও, "আমি তো অহীর ভিত্তিতে তোমাদেরকে জানাচ্ছি"—কিন্তু বধিররা ডাক শুনতে পায় না, যখন তাদেরকে সতর্ক করা হয়।

8২. পরবর্তী ভাষণ পরিষার বলে দিচ্ছে, এখানে "নিদর্শনাবলী" বলতে কি বুঝাচছে। তারা যেসব কথা নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্রুপ করতো তার মধ্যে জাল্লাহর জাযাব, কিয়ামত ও জাহান্নামের বিবরণও ছিল। তারা বলতো, এ ব্যক্তি প্রতিদিন জামাদের ভয় দেখায়, বলে, জামাকে জন্বীকার করলে জাল্লাহর জাযাব জাপতিত হবে, কিয়ামতে তোমাদের শান্তি দেয়া হবে এবং তোমাদেরকে জাহান্নামের ইন্ধনে পরিণত করা হবে। কিন্তু জামরা প্রতিদিন জন্বীকার করছি এবং হেসে কুঁদে বেড়াচ্ছি, কোনো জাযাব জাসতে দেখা যাচ্ছে না এবং কোনো কিয়ামতও হচ্ছে না। এ আয়াতগুলোয় এরই জবাব দেয়া হয়েছে।

৪৩. অর্থাৎ যদি রাতের বা দিনের কোনো সময় অকস্মাৎ আল্লাহর মহাপরাক্রমশালী হাত তোমাদের বিরুদ্ধে সক্রিয় হয়ে ওঠে তাহলে তখন তাঁর পাকড়াও থেকে রক্ষা করতে পারে এমন শক্তিশালী সহায়ক ও সাহায্যকারী তোমাদের কে আছে ? وَلَئِنَ مَسَّتُهُمْ نَفْحَةٌ مِّنَ عَنَابِ رَبِّكَ لَيُقُولَنَّ يَوْلِكَ أَنَّ وَلَكَ الْكُولِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَوْلِ الْكَلِيمَةِ فَلَا تُظْلَرُ نَفْسً شَيْئًا وَ إِنْ كَانَ مِثْقَالَ مَبَّةٍ مِنْ خَرْدَكِ الْتَيْنَا بِهَا وَكُولَ بِنَا مُسِينَ ﴿ وَلَكَ النَّهُ الْكَنَا بِهَا وَكُولُ الْكُولُ الْكَرْقَانَ وَضِياءً وَدِحُرًا لَمُ مَنْ السَّاعَةِ لَلْكُتَّقِينَ فَالَّذِينَ فَالَا مُوسَى وَهُووْنَ الْفُوقَانَ وَضِياءً وَدِحُرًا لِلْمُتَّقِينَ فَالَّذِينَ الْمُؤْمُونَ وَلَيْكُولُ الْفُوقَانَ وَضِياءً وَذِكُرًا لِلْمُتَّقِينَ فَالَّذِينَ يَخْشُونَ وَلَيْكُولُونَ الْفُوقَانَ وَصِياءً وَدِحُرًا لِللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللَّهُ

আর যদি তোমার রবের আয়াব তাদেরকৈ সামান্য স্পর্শ করে যায়,<sup>৪৭</sup> তাহলে তারা তৎক্ষণাত চিৎকার দিয়ে উঠবে, হায়! আমাদের দুর্ভাগ্য, অবশ্যই আমরা অপরাধী ছিলাম।

কিয়ামতের দিন আমি যথাযথ ওয়ন করার দাঁড়িপাল্লা স্থাপন করবো। ফলে কোনো ব্যক্তির প্রতি সামান্যতম যুলুম হবে না। যার তিল পরিমাণও কোনো কর্ম থাকবে তাও আমি সামনে আনবো এবং হিসেব করার জন্য আমি যথেষ্ট।<sup>৪৮</sup>

পূর্বে<sup>8 ৯</sup> আমি মৃসা ও হারুনকে দিয়েছিলাম ফুরকান, জ্যোতি ও 'যিকির'<sup>৫</sup>০ এমনসব মুত্তাকীদের কল্যাণার্থে<sup>৫ ১</sup> যারা না দেখে তাদের রবকে ভয় করে এবং যারা (হিসেবে নিকেশের) সে সময়ের<sup>৫ ২</sup> ভয়ে ভীত-সন্ত্রন্ত। আর এখন এ বরকত সম্পন্ন যিকির আমি (তোমাদের জন্য) নাযিল করেছি। তবুও কি তোমরা একে মেনে নিতে অস্বীকার করো ?

88. অর্থাৎ আমার এ মেহেরবানী ও প্রতিপালন থেকে তারা এ বিদ্রান্তির শিকার হয়েছে যে, এসব কিছু তাদের ব্যক্তিগত অধিকার এবং এগুলো ছিনিয়ে নেবার কেউ নেই। নিজেদের সমৃদ্ধি ও নেতৃত্ব-কর্তৃত্বকে তারা অক্ষয় ও চিরস্থায়ী মনে করতে অভ্যস্ত হয়ে গেছে এবং এর মধ্যে এমনই মত্ত হয়ে গেছে যে, তাদের মনে কর্খনো একথা একবারও জাগেনী যে, উপরে আল্লাহ বলে একজন আছেন, যিনি তাদের ভাঙা-গড়ার ক্ষমতা রাখেন।

৪৫. এ বিষয়টি ইতিপূর্বে সূরা রা'আদের ৪১ আয়াতে উল্লেখিত হয়েছে এবং সেখানে আমি এর ব্যাখ্যা করেছি (দেখুন তাফহীমূল কুরআন সূরা রা'আদ, ৬০ টীকা)। এখানে এ প্রেক্ষাপটে এটি অন্য একটি অর্থ প্রকাশ করছে। সেটি হচ্ছে এই যে, পৃথিবীর চারদিকে একটি বিজয়ী ও পরাক্রান্ত শক্তির কর্মতৎপরতার নিদর্শনাবলী দেখতে পাওয়া যায়। 
অকস্বাৎ কখনো দুর্ভিক্ষ, কখনো বন্যা, ভূমিকম্প, মহামারী, আবার কখনো প্রচণ্ড শীত বা 
প্রচণ্ড গরম এবং কখনো অন্য কিছু দেখা দেয়। এভাবে আকৃষ্মিক বিপদ-আপদ মানুষের সমস্ত 
কীর্তি ও কর্মকাণ্ড ধ্বংস করে দিয়ে যায়। হাজার হাজার, লাখো লাখো লোক মারা 
যায়। জনবসতী ধ্বংস হয়ে যায়। সবুজ শ্যামল শস্য ক্ষেতগুলো বিধ্বস্ত হয়। উৎপাদন কমে 
যায়। ব্যবসায় বাণিজ্যে মন্দাভাব দেখা দেয়। মোট কথা মানুষের জীবন ধারণের উপায় 
উপকরণের কখনো এদিক থেকে আবার কখনো ওদিক থেকে ঘাটতি দেখা দেয়। নিজের 
সমুদ্য শক্তি নিয়োজ্বিত করেও মানুষ এ ক্ষতির পথ রোধ করতে পারে না। (আরো বেশী 
ব্যাখার জন্য দেখুন, তাকহীমূল কুরজান সূরা আস সাজদাহ ৩৩ টীকা)

৪৬. অর্থাৎ যখন তাদের সমস্ত জীবনোপকরণ আমার হাতে রয়েছে, আমি যে জিনিসটি চাই কমিয়ে দিতে পারি, যেটি চাই বন্ধ করে দিতে পারি, সে ক্ষেত্রে তারা কি আমার মোকাবিলায় বিজয়ী হবার এবং আমার পাকড়াও থেকে নিষ্কৃতি লাভ করার ক্ষমতা রাখে ? এ নিদর্শনাবলী কি তাদেরকে এ মর্মে নিশ্চিন্ততা দান করে যে, তাদের শক্তি চিরস্থায়ী, তাদের আয়েশ-আরাম কোনোদিন নিশেষিত হবে না এবং তাদেরকে পাকড়াও করার কেউ নেই ?

৪৭. সে আযাব যা দ্রুত নিয়ে আসার জন্য তারা জোরেশোরে দাবি জানাচ্ছে এবং বিদ্রুপের স্বরে বলছে, নিয়ে এসো সেই আযাব, কেন তা আমাদের ওপর নেমে আসছে না ?

৪৮. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন সূরা আ'রাফ ৮-৯টীকা। এই দাঁড়িপাল্লা কোন ধরনের হবে তা অনুধাবন করা আমাদের জন্য কঠিন। মোটকথা সেটি এমন কোনো জিনিস হবে, যা বস্তু ওজন করার পরিবর্তে মানুষের নৈতিক গুণাবলী, কর্মকাণ্ড ও তার পাপ-পূণ্য ওজন করবে এবং যথাযথ ওজন করার পর নৈতিক দিক দিয়ে কোন্ ব্যক্তি কোন্ ধরনের মর্যাদার অধিকারী তা জানিয়ে দেবে। পূণ্যবান হলে কি পরিমাণ পূণ্যবান এবং পাপী হলে কি পরিমাণ পাপী। মহান আল্লাহ এর জন্যে আমাদের ভাষার অন্যান্য শব্দ বাদ দিয়ে "দাড়িপাল্লা" শব্দ এ জন্য নির্বাচিত করেছেন যে, এর ধরনটি হবে দাঁড়িপাল্লার সাথে সাঞ্জস্যশীল অথবা এ নির্বাচনের উদ্দেশ্য হচ্ছে একথা বুঝিয়ে দেয়া যে, একটি দাঁড়িপাল্লার পাল্লাহ যেমন দুটি জিনিসের ওজনের পার্থক্য সঠিকভাবে জানিয়ে দেয়, ঠিক তেমনি আমার ন্যায় বিচারের দাঁড়িপাল্লাহও প্রত্যেক ব্যক্তির জীবনের কাজকর্ম যাচাই করে কোনো প্রকার কমবেশী না করে তার মধ্যে পূণ্যের না পাপের কোন দিকটি প্রবল তা একদম হবহু বলে দেয়।

৪৯. এখান থেকে নবীদের আলোচনা শুরু হয়েছে। একের পর এক বেশ কয়েক জন নবীর জীবনের সংক্ষিপ্ত বা বিস্তারিত ঘটনাবলীর প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। যে প্রেক্ষাপটে এ আলোচনা এসেছে সে সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে নিম্নোক্ত কথাগুলো অনুধাবন করানোই যে এর উদ্দেশ্য তা পরিষ্কার বুঝা যায়।

এক ঃ পূর্বের সকল নবীই মানুষ ছিলেন, তাঁরা কোনো অভিনব সৃষ্টি ছিলেন না। একজন মানুষকে নবী বানিয়ে পাঠানো হয়েছে, ইতিহাসে আজ এটা কোনো নতুন ঘটনা নয়।

# وَلَقُنُ أَنَيْنَا إِبْرِ هِيْمَ رُشُنَهُ مِنْ قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِيْنَ ﴿ إِذْ قَالَ لَا بِيهِ عَلِمِيْنَ ﴿ إِذْ قَالَ لِا بِيهِ عَلِمِيْنَ ﴿ وَقَوْمِهِ مَا هَٰلِهِ التَّهَا تَبْكُ الَّتِيْ اَنْتُمْ لَهَا عَكِفُونَ ﴿ قَالُوا وَجَنْنَا لِا لَكُنْ كُنْتُمْ لَا أَنْكُ وَأَنَا لَهُ عَلِي مِنْ وَقَالُ لَقَلْ كُنْتُمْ آنَتُمْ وَأَبَا وَكُوْرَ وَجَنْنَا لِا لَكُنِّ آنَا أَنْ مَنَ اللَّعِبِينَ ﴿ وَقَالُوا عَنِينَ ﴿ وَقَالُوا الْحِنْنَا لِا لَكُنِّ آنَا أَنْتَ مِنَ اللَّعِبِينَ ﴿ وَقَالُوا عَنْهُ اللَّعِبِينَ ﴿ وَقَالُوا اللَّعِبِينَ ﴾ وَقَالُوا اللَّعِبِينَ ﴿ وَقَالُوا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

এরও আগে আমি ইবরাহীমকে ৬৬ বুদ্ধি ও সত্যের জ্ঞান দান করেছিলাম এবং আমি তাকে খুব ভালোভাবেই জানতাম। পে সময়ের কথা শ্বরণ করোপে যখন, সে তার নিজের বাপকে ও জাতিকে বলেছিল ঃ "এ মূর্তিগুলো কেমন, যেগুলোর প্রতি তোমরা ভক্তিতে গদগদ হচ্ছো ?" তারা জবাব দিল ঃ "আমাদের বাপ-দাদাদেরকে আমরা এদের ইবাদাতরত অবস্থায় পেয়েছি।" সে বললো, "তোমরাও পথভ্রষ্ট এবং তোমাদের বাপ-দাদারাও সুস্পট ভ্রষ্টতার মধ্যেই অবস্থান করছিল।" তারা বললো, "তুমি কি আমাদের সামনে তোমার প্রকৃত মনের কথা বলছো, না নিছক কৌতুক করছো ?" প

দুই ঃ আজ মুহামাদ সান্নাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম যে কাজ করছেন পূর্বে নবীগণও সেই একই কাজ করতে এসেছিলেন। এটিই ছিল তাদের জীবনের উদ্দেশ্য ও শিক্ষা।

তিন ঃ নবীদের সংগে আল্লাহ বিশেষ ব্যবহার করেন ও বিশেষ সম্পর্ক রাখেন। তারা বড় বড় বিপদের মধ্য দিয়ে এগিয়ে চলেন। বছরের পর বছর বিপদের মুখোমুখি হতে থাকেন। একক ও ব্যক্তিগত বিপদে এবং বিরোধীদের সৃষ্ট বিপদেও। কিন্তু শেষ পর্যন্ত তাঁরা আল্লাহর সাহায্য ও সহায়তা লাভ করেন। তিনি তাঁদের প্রতি নিজের রহমত ও অনুগ্রহ বর্ষণ করেন। তাঁদের দোয়া কবুল করেন ও কষ্ট দূর করেন। তাঁদের বিরোধীদেরকে পরাজিত করেন এবং অলৌকিক পদ্ধতিতে তাঁদেরকে সাহায্য করেন।

চার ঃ মহান আল্লাহর প্রিয়তম ও তাঁর দরবারে সবচেয়ে বেশী পছন্দনীয় হওয়া সত্ত্বেও এবং তাঁর পক্ষ থেকে বড় বড় বিশ্বয়কর ক্ষমতা লাভ করার পরও তাঁরা ছিলেন বালা ও মানুষই। তাঁদের কেউই খোদায়ী কর্তৃত্বের অধিকারী হননি। মত প্রকাশ ও সিদ্ধান্ত গ্রহণের ব্যাপারে তাঁরা ভুলও করতেন। রোগগ্রস্তও হয়ে পড়তেন। পরীক্ষায়ও তাঁদের ফেলা হতো। এমনকি ভুলচুকও তাঁদের দ্বারা হয়ে যেতো। ফলে আল্লাহর পক্ষ থেকে তাঁদেরকে ভধরে দেয়া হতো।

৫০. এ তিনটি শব্দের মাধ্যমে তাওরাতের পরিচয় দান করা হয়েছে। অর্থাৎ তাওরাত ছিল হক ও বাতিলের মধ্যে পার্থক্য সৃষ্টিকারী মানদণ্ড, মানুষকে স্ত্য-সরল পথ দেখাবার অলোকবর্তিকা এবং মানব জাতিকে তার বিশ্বত পাঠ শ্বরণ করিয়ে দেবার উপদেশ।

৫১. এর্থাৎ যদিও তা পাঠানো হয়েছিল সমগ্র মানব জাতির জন্য কিন্তু তা থেকে কার্যত লাভবান তারাই হতে পারতো যারা ছিল এসব গুণে গুণান্বিত।

৫২. যার আলোচনা এই মাত্র উপরে করা হলে অর্থাৎ কিয়ামত

৫৩. আমি এখানে "رشد" শব্দের অনুবাদ করেছি "শুভবুদ্ধি ও সত্যের জ্ঞান" রুশদ এর অর্থ হচ্ছে সঠিক ও বেঠিকের মধ্যে পার্থক্য করে সঠিক কথা বা পথ অবলম্বন করা এবং বেঠিক কথা ও পথ থেকে দ্রে সরে যাওয়া। এ অর্থের প্রেক্ষিতে "রুশদ" এর অনুবাদ "সত্যানিষ্ঠা"ও হতে পারে। কিন্তু যেহেতু রুশ্দ শব্দটি কেবলমাত্র সত্যানিষ্ঠা নয় বরং এমন সত্যজ্ঞানের ভাব প্রকাশ করে যা হয় সঠিক চিন্তা ও ভারসাম্যপূর্ণ সুষ্ঠ বৃদ্ধি ব্যবহারের ফলশ্রুতি তাই আমি "শুভবুদ্ধি ও সত্যের জ্ঞান" এই দুটি শব্দকে একত্রে এর অর্থের কাছাকাছি পেয়েছি।

"ইবরাহীমকে তার সত্যক্তান ও ওভবৃদ্ধি দান করেছিলাম!" অর্থাৎ সে যে সত্যের জ্ঞান ও ওভবৃদ্ধির অধিকারী ছিল তা আমিই তাকে দান করেছিলাম।

"আমি তাকে খুব ভালেভাবে জানতাম।" অর্থাৎ অমি চোখ বন্ধ করে তাকে এ দান করিনি। আমি জানতাম সে কেমন লোক। সব জেনেগুনেই তাকে দান করেছিলাম। এটা "আল্লাহ ভালো জানেন নিজের রিসালাত কাকে সোপর্দ করবেন।" (আনআম ঃ ১২৪) এর মধ্যে কুরাইশ সরদাররা নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে যে আপত্তি করতো তার প্রতি সৃষ্ধ ইংগিত রয়েছে: তারা বলতো এ ব্যক্তির মধ্যে এমন কি অসাধারণ বৈশিষ্ট আছে যে, আল্লাহ আমাদের বাদ দিয়ে তাকেই রিসালাতের মর্যাদায় অভিষিক্ত করেছেন ? এর জবাব কুরআনের বিভিন্ন জায়গায় বিভিন্ন পদ্ধতিতে দেয়া হয়েছে: এখানে কেবলমাত্র এতটুকু সৃষ্ধ ইংগিত করেই ছেড়ে দেয়া হয়েছে যে, এ প্রশ্ন ইবরাহীম সম্পর্কেও হতে পারতো! বলা যেতে পারতো যে, সারা ইরাক দেশে একমাত্র ইবরাহীমকেই কেন এ অনুগ্রহে অভিসিক্ত করা হলো ? কিন্তু আমি জানতাম ইবরাহীমের মধ্যে কি যোগ্যতা আছে। তাই তার সমগ্র জাতির মধ্য থেকে একমাত্র তাকেই এ অনুগ্রহ দান করার জন্য বাছাই করা হয়।

ইতিপূর্বে হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের পবিত্র সীরাতের বিভিন্ন দিক সূরা বাকারার ১২৪ থেকে ১৪১ ও ২৫৮ থেকে ২৬০, আন'আমের ৭৪ থেকে ৮১, তওবার ১১৪, হুদের ৬৯ থেকে ৭৪, ইবরাহীমের ৩৫ থেকে ৪১, আল হিজরের ৫১ থেকে ৬০ এবং আন নহলের ১২০ থেকে ১২৩ আয়াতে আলোচিত হয়ছে। এর ওপর একবার চোখ বুলিয়ে নিলে ভালো হবে।

৫৪. সামনের দিকে যে ঘটনার কথা বলা হচ্ছে, তা পড়ার আগে একথাগুলো মনের মধ্যে তাজা করে নিতে হবে যে, কুরাইশরা হযরত ইবরাহীমের সন্তান ছিল। কাবাঘর তিনিই নির্মাণ করেছিলন। সারা আরবে কাবার কেন্দ্রীয় ভূমিকা তাঁর সাথে সম্পর্কের কারণেই প্রতিষ্ঠিত ছিল। আর ইবরাহীমের অওলাদও ইবরাহিমী কাবার খাদেম হবার

قَالَ بَلْ رَّبُّكُرْ رَبُّ السَّوْتِ وَالْاَرْضِ الَّذِي فَطَرَّهُ فَلَّ وَالْاَرْضِ الَّذِي فَطَرَّهُ فَا اللهِ عَلَى ذَلِكُرْ مِّنَ الشَّهِ لِ مِنْ الشَّهِ لِ مِنْ الشَّهِ لِ مَنْ اللهِ لَا حَيْدَ اللهِ المَّالَةُ وَاللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَا عَلَا اللهِ عَا

সে জবাব দিল, "না, বরং আসলে তোমাদের রব তিনিই যিনি পৃথিবী ও আকাশের রব এবং এদের স্রষ্টা। এর স্বপক্ষে আমি তোমাদের সামনে সাক্ষ দিচ্ছি। আর আল্লাহর কসম, তোমাদের অনুপস্থিতিতে আমি তোমাদের মূর্তিগুলোর ব্যাপারে অবশ্য ব্যবস্থা গ্রহণ করবো।" <sup>৫৬</sup> সে অনুসারে সে সেগুলোকে ভেঙে টুকরো টুকরো করে ফেললো<sup>৫ ৭</sup> এবং শুধুমাত্র বড়টিকে ছেড়ে দিল, যাতে তারা হয়তো তার দিকে ফিরে আসতে পারে। <sup>৫৮</sup> (তারা এসে মূর্তিগুলোর এ অবস্থা দেখে) বলতে লাগলো, "আমাদের ইলাহদের এ অবস্থা করলো কে, বড়ই জালেম সে।"

(কেউ কেউ) বললো, "আমরা এক যুবককে এদের কথা বলতে শুনেছিলাম, তার নাম ইবরাহীম।" তারা বললো, "তাহলে তাকে ধরে নিয়ে এসো সবার সামনে, যাতে লোকেরা দেখে নেয়" (কিভাবে তাকে শান্তি দেয়া হয়)।<sup>৫৯</sup>

কারণেই কুরাইশরা যাবতীয় সন্মান ও প্রতিপত্তি লাভ করেছিল। আজ এ যুগে এবং আরবের বহু দূরবর্তী এলাকার পরিবেশে হযরত ইবরাহীমের এ কাহিনী শুধুমাত্র একটি শিক্ষণীয় ঐতিহাসিক ঘটনা হিসেবেই দেখা যায় কিন্তু যে যুগে ও পরিবেশে প্রথম প্রথম একথা বলা হয়েছিল, তা দৃষ্টি সমক্ষে রাখলে অনুভূত হবে যে, করাইশদের ধর্ম ও তাদের পৌরহিত্যের ওপর এটা এমন একটা তীক্ষ্ণ কশাঘাত ছিল, যা একেবারে তার মর্মমূলে আঘাত হানতো।

৫৫. এ বাক্যটির শান্দিক অনুবাদ হবে, 'তুমি কি আমাদের সামনে সত্য পেশ করছো, না খেলা করছো ?" কিন্তু এর আসল অর্থ ওটাই যা উপরে অনুবাদে বলা হয়েছে। নিজেদের ধর্মের সত্যতার প্রতি তাদের বিশ্বাস এত বেশী ছিল যে, তারা গুরুত্ব সহকারে কেউ একথা বলতে পারে বলে কল্পনাও করতে প্রস্তৃত ছিল না। তাই তারা বললো, তুমি নিছক ঠাট্টা-বিদ্রূপ ও খেলা-ভামাশা করছো, না কি প্রকৃতপক্ষে এটাই তোমার চিন্তাধারা ?

قَالُوْ اَ اَنْ فَعَلْتَ هَٰ اِبِالِهَتِنَا آبِ اِبْرُهِيْرُ ﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَدُ ﴾ كَبِيْرُ هُرُهُنَ افَسُلُو مُر إِنْ كَانُوا يَنْطِقُونَ ﴿ فَرَجَعُوا إِلَى الْفَلِمُ وَنَ ﴿ فَرَجَعُوا إِلَى الْفَلِمُ وَنَ ﴿ فَرَجَعُوا إِلَى الْفَلِمُ وَنَ ﴿ فَرَجَعُوا عَلَى الْفَلِمُ وَنَ ﴿ فَتَالُوا النَّالِمُ وَنَ ﴿ الْفَلِمُ وَنَ ﴿ الْفَلْمُ اللَّهُ وَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ الللَّا اللللللَّا الللللللَّا الللَّهُ الللللللّ

(ইবরাহীমকে নিয়ে আসার পর) তারা জিজ্ঞেস করলো, "ওহে ইবরাহীম! তুমি কি আমাদের ইলাহদের সাথে এ কাণ্ড করেছো ?" সে জবাব দিল, "বরং এসব কিছু এদের এ সরদারটি করেছে, এদেরকেই জিজ্ঞেস করো, যদি এরা কথা বলতে পারে।"<sup>৬০</sup> একথা শুনে তারা নিজেদের বিবেকের দিকে ফিরলো এবং (মনে মনে) বলতে লাগলো, "সত্যিই তোমরা নিজেরাই যালেম।" কিন্তু আবার তাদের মত পান্টে গেলো<sup>৬১</sup> এবং বলতে থাকলো, "তুমি জানো, এরা কথা বলে না।"

৫৬. অর্থাৎ যদি তোমরা যুক্তির সাহায্যে কথা বুঝতে অপারগ হয়ে থাকো তাহলে আমি তোমাদেরকে কার্যত দেখিয়ে দেবো যে, এরা অসহায়, সামান্যতম ক্ষমতাও এদের নেই এবং এদেরকৈ ইলাহ হিসেবে গ্রহণ করা ঠিক নয়। তবে বাস্তব অভিজ্ঞতা ও প্রত্যক্ষ দর্শনের মাধ্যমে একথা তাদের সামনে কেমন করে প্রমাণ করবেন, এর কোনো বিস্তারিত বিবরণ হয়রত ইবরাহীম (আ) এ সময় দেননি।

৫৭. অর্থাৎ যে সময় পূজারী ও রক্ষণাবেক্ষণকারীরা উপস্থিত ছিল না সে সময় সুযোগ পেয়েই হ্যরত ইবরাহীম (আ) তাদের কেন্দ্রীয় ঠাকুরঘরে প্রবেশ করলেন এবং মূর্তিগুলো ভেঙ্গে ফেললেন।

৫৮. "তার দিকে" কথাটির মধ্যে যে ইংগিত রয়েছে তা বড় মূর্তিটির দিকেও হতে পারে আবার হয়রত ইবরাহীমের দিকেও। যদি প্রথমটি হয় তাহলে এটি হবে হয়রত ইবরাহীমের পক্ষ থেকে তাদের আকীদা বিশ্বাসের প্রতি একটি বিদ্ধুপাত্মক কটাক্ষের সমার্থক। অর্থাৎ যদি তারা মনে করে থাকে সত্যিই এরা ইলাহ, তাহলে তাদের এ বড় ইলাহটির ব্যাপারে সন্দেহ হওয়া উচিত যে, সম্ভবত বড় ইলাহ কোনো কারণে ছোট ইলাহদের প্রতি বিরূপ হয়ে গিয়ে তাদের সবাইকে কচুকাটা করে ফেলেছেন। অথবা বড় ইলাহটিকে জিজ্জেস করো যে, হয়ুর! আপনার উপস্থিতিতে একি ঘটে গেলো? কে এ কাজ করলো? আপনি তাকে বাধা দিলেন না কেন? আর যদি দিতীয় অর্থটি গ্রহণ করা হয় তাহলে বুঝা যাবে যে, এ কাজের মাধ্যমে হয়রত ইবরাহীমের উদ্দেশ্য এই ছিল যে, নিজেদের মূর্তিগুলোর এ দুরবস্থা দেখে হয়তো তাদের দৃষ্টি আমার দিকে ফিরে আসবে এবং তারা আমাকে জিজ্ঞাসাবাদ করবে, তথন তাদের সাথে স্পষ্ট ভাষায় কথা বলার সুযোগ আমি পেয়ে যাবো।

কে. এভাবে হযরত ইবরাহীমের মনের আশাই যেন পূরণ হলো। কারণ তিনি এটাই চাচ্ছিলেন। ব্যাপারটিকে তিনি শুধু পূরোহিত ও পূজারীদের মধ্যে সীমাবদ্ধ রাখতে চাচ্ছিলেন না। বরং তিনি চাচ্ছিলেন, ব্যাপারটা সাধারণ মানুষের মধ্যেও ছড়িয়ে পড়ুক। তারাও আসুক, দেখে নিক এই যে মূর্ভিগুলোকে তাদের অভাব পূরণকারী হিসেবে রাখা হয়েছে এরা কতটা অসহায় এবং স্বয়ং পুরোহিতরাই এদের সম্পর্কে কি ধারণা পোষণ করে। এভাবে এ পুরোহিতরাও ফেরাউনের মতো একই ভুল করলো। ফেরাউন যাদুকরদের সাথে হয়রত মূসা (আ)-কে প্রতিযোগিতায় অবতীর্ণ করার জন্য সারা দেশের মানুষকে একত্র করেছিল, এরাও হয়রত ইবরাহীমের মামলা শোনার জন্য সারা দেশের মানুষকে একত্র করলো। সেখানে হয়রত মূসা সবার সামনে একথা প্রমাণ করার সযোগ পেয়ে গিয়েছিলেন যে, তিনি যা কিছু এনেছেন তা যাদু নয় বরং মু'জিয়া। এখানে হয়রত ইবরাহীমকেও তাঁর শক্ররাই সুযোগ দিয়ে দিল যেন জনগণের সামনে তাদের ধৌকাবাজীর তেলেসমাতি ছিন্নভিন্ন করতে পারেন।

৬০. এ শেষ বাক্যটি স্বতই একথা প্রকাশ করছে যে, প্রথম বাক্যে হযরত ইবরাহীম মূর্তি ভাঙ্গার দায় যে বড় মূর্তিটির ঘাড়ে চাপিয়েছেন, তার দারা মিথ্যা বলা তার উদ্দেশ্য ছিল না। বরং তিনি নিজের বিরোধীদেরকে প্রমাণ দর্শাতে চাচ্ছিলেন। তারা যাতে জ্ববাবে নিজেরাই একথা স্বীকার করে নেয় যে, এ উপাস্যরা একেবারেই অসহায় এবং এদের দারা কোনো উপকারের আশাই করা যায় না। তাই তিনি একথা বলেছিলেন। এ ধরনের পরিস্থিতিতে কোনো ব্যক্তি প্রমাণ উপস্থাপনের জন্য যে বাস্তব ঘটনা বিরোধী কথা বলে তাকে মিথ্যা গণ্য করা যেতে পারে না। কারণ মিথ্যা বলার নিয়তে সে এমন কথা বলে না এবং তার বিরোধীও একে মিথ্যা মনে করে না। বক্তা প্রমাণ নির্দেশ করার জন্য একথা বলে এবং স্রোতাও একে সেই অর্থেই গ্রহণ করে।

দুর্ভাগ্যক্রমে হাদীসের এক বর্ণনায় একথা এসেছে যে. হযরত ইবরাহীম (আ) তাঁর জীবনে তিনবার মিথ্যা কথা বলেছিলেন। তার মধ্যে এটি একটি "মিথ্যা।" দিতীয় "মিথ্যা" হচ্ছে, সূরা সাফ্ফাতে হযরত ইবরাহীমের 🚣 🚅 ুর্না কথাটি। আর তৃতীয় "মিধ্যাটি" হচ্ছে তাঁর নিজের স্ত্রীকে বোন বলে পরিচিত করানো। একথাটি কুরআনে নয় বরং বাইবেলের আদি পুস্তকে বলা হয়েছে। এক শ্রেণীর বিদ্বানদের "রেওয়ায়াত" প্রীতির ব্যাপারে সীমাতিরিক্ত বাড়াবাড়ি এমন পর্যায়ে পৌছে গিয়েছে যে, তাদের কাছে বুখারী ও মুসলিমের কতিপয় বর্ণনাকারীর সত্যবাদিতাই বেশী প্রিয় এবং এর ফলে যে একজন নবীর ওপর মিথ্যা বলা অভিযোগ আরোপিত হচ্ছে, তার কোনো পরোয়াই তাদের নেই। অপর একটি শ্রেণী এই একটিমাত্র হাদীসকে ভিত্তি করে সমগ্র হাদীস শাস্ত্রের বিরুদ্ধে আক্রমণ পরিচালনা শুরু করে দেয় এবং বলতে থাকে, সমস্ত হাদীসের স্থূপ উঠিয়ে দূরে ছুঁড়ে দাও। কারণ এর মধ্যে যতো আজেবাজে ধরনের রেওয়ায়াত পাওয়া যায়। অথচ কোনো একটি বা কতিপয় হাদীসের মধ্যে কোনো ত্রুটি পাওয়া যাবার কারণে সমস্ত হাদীস অনির্ভরযোগ্য হয়ে যাবে—এমন কোনো কথা হতে পারে না। আর হাদীস শাস্ত্রের দৃষ্টিতে কোনো হাদীসের বর্ণনা পরস্পরা মজবুত হওয়ার ফলে এটা অপরিহার্য হয়ে ওঠে না যে, তার ''মতন'' (মূল হাদীস) যতই আপত্তিকর হোক না কেন তাকে চোথ বন্ধ করে "সহী" বলে মেনে নিতে হবে। বর্ণনা পরম্পরা সহীহ ও নির্ভরযোগ্য হবার পরও এমন অনেক কারণ থাকতে পারে, যার

ফলে একটি "মতন" ক্রটিপূর্ণ আকারে উদ্ধৃত হয়ে যায় এবং এমন সব বিষয়বস্তু সম্বলিত হয় যে, তা থেকে স্পষ্টতই বুঝা যায় যে, একথাগুলো নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মুখ নিসৃত হতে পারে না। তাই সনদ তথা বর্ণনা পরম্পরার সাথে সাথে "মতন"-ও দেখা অপরিহার্য। যদি মতনের মধ্যে সত্যিই কোনো দোষ থেকে থাকে তাহলে এরপরও অযথা তার নির্ভ্রণতার ওপর জার দেয়া মোটেই ঠিক নয়।

যে হাদীসটিতে হয়রত ইবরাহীমের ভিনটি "মিথ্যা কথা" বর্ণনা করা হয়েছে সেটি কেবলমাত্র এ কারণে আপত্তিকর নয় যে, এটি একজন নবীকে মিথ্যাবাদী গণ্য করেছে বরং এ কারণেও এটি ক্রুটিপূর্ণ যে, এখানে যে তিনটি ঘটনার কথা বলা হয়েছে সেগুলো সবই বিতর্কিত। এর মধ্যে একটি "মিথ্যার" অবস্থা তো পাঠক এইমাত্র দেখলেন। সামান্য বুদ্ধি জ্ঞানও যার আছে তিনি কখনো এই প্রেক্ষাপটে হযরত ইবরাহীমের এই বক্তব্যকে "মিথ্যা" বলে আখ্যায়িত করতে পারেন না। এ ক্ষেত্রে নবী সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম সম্পর্কে নাউযুবিল্লাহ আমরা এমন ধারণা তো করতেই পারি না যে, তিনি এই বক্তব্যের তাৎপর্য বুঝবেন না এবং খামাখাই একে মিথ্যা ভাষণ বলে আখ্যায়িত করবেন। আর 🗾। 🚡 🛴সংক্রান্ত ঘটনাটির ব্যাপারে বলা যায়, এটিকে মিথ্যা প্রমাণ করা যেতে পারে না . যতক্ষণ না একথা প্রমাণিত হয় যে, হযরত ইবরাহীম সে সময় সম্পূর্ণ সুস্থ, সবল, রোগমুক্ত ছিলেন এবং তিনি সামান্যতম অসুস্থতায়ও ভুগছিলেন না। একথা কুরআনে কোথাও বলা হয়নি এবং আলোচ্য হাদীসটি ছাড়া আর কোনো নির্ভরযোগ্য হাদীসেও এ আলোচনা আসেনি। এখন বাকী থাকে স্ত্রীকে বোন বলার ঘটনাটি। এ ব্যাপরটি এত বেশী উদ্ভূট যে, কাহিনীটি শোনার পর কোনো ব্যক্তি প্রথমেই বলে বসবে এটা কোনো ঘটনাই হতে পারে না। এটি বলা হচ্ছে তখনকার কাহিনী য়খন হযরত ইবরাহীম নিজের স্ত্রী সারাকে নিয়ে মিসরে যান। বাইবেলের বর্ণনামতে তথন হযরত ইবরাহীমের বয়স ৭৫ বছর ও হ্যরত সারার বয়স ৬৫ বছরের কিছু বেশী ছিল। এ বয়সে হ্যরত ইবরাহীম ভীত হলেন মিসরের বাদশাহ এ সুন্দরীকে লাভ করার জন্য তাঁকে হত্যা করবেন। কাজেই তিনি স্ত্রীকে বললেন, যখন মিসরীয়রা তোমাকে ধরে বাদশাহর কাছে নিয়ে যেতে থাকবে তখন তুমি আমাকে নিজের ভাই বলবে এবং আমিও তোমাকে বোন বলবো, এর ফলে আমি প্রাণে বেঁচে যাবো। (আদি পুস্তক ঃ ১২ অধ্যায়) হাদীসে বর্ণিত তৃতীয় মিথ্যাটির ভিত্তি এই সুস্পষ্ট বাজে ও উদ্ভট ইসরাঈলী বর্ণনার ওপর প্রতিষ্ঠিত। যে হাদীসের 'মতন' এ ধরনের উদ্ভট বক্তব্য সম্বলিত তাকেও আমরা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের উক্তি বলে মেনে নেবো কেমন করে—তা তার 'সনদ' যতই ক্রটিমুক্তি হোক না কেন ? এ ধরনের একপেশে চিন্তা বিষয়টিকে বিকৃত করে অন্য এক বিভ্রান্তির উদ্ভট ঘটায় যার প্রকাশ ঘটাচ্ছে হাদীস অস্বীকারকারী গোষ্ঠী। (আরো বেশী জানার জন্য দেখুন আমার লিখিত বই রাসায়েল ও মাসায়েল ২ খণ্ড , কতিপয় হাদীসের বিরুদ্ধে অভিযোগ ও তার জবাব নিবন্ধের ১২ নং জবাব)

৬১. মূল اَعَلَى رَوْسَ هَمُ (মাথা নিচের দিকে উলটিয়ে দেয়া হলো) বলা হয়েছে। কেউ কেউ এর অর্থ করেছেন, তারা লচ্জায় মাথা নত করলো। কিন্তু পরিবেশ পরিস্থিতি ও বর্ণনা ভংগী এ অর্থ গ্রহণ করতে অস্বীকার করে। বক্তব্য পরস্পরা ও বক্তব্যের ধরনের প্রতি নজর দিলে যে সঠিক অর্থটি পরিষ্কার বুঝা যায় সেটি হচ্ছে এই যে,

قَالَ اَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُوّكُمْ ﴿

اَنِّ الْكُمْرُ وَلِهَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ قَالُوا اللهِ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ قَالُوا مُرَّقُونًا الْمَتَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فَعِلِينَ ﴿ قَالَنَا يَنَا رُكُونِي بَرْدًا وَسَلّهًا عَلَى إِبْرُ هِيمَ ﴿ وَارَادُوا بِهِ كَيْدًا فَعَالَمُهُمُ الْاَخْسِرِينَ ﴿ وَارَادُوا بِهِ كَيْدًا فَعَالَمُهُمُ الْاَخْسِرِينَ ﴿ وَارَادُوا بِهِ كَيْدًا فَعَالَمُهُمُ الْاَخْسِرِينَ ﴿ وَارَادُوا بِهِ كَيْدًا فَيْهَا لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَارَادُوا بِهِ كَيْدًا فَيْهَا لِلْعَلَمِينَ ﴾ وَارَادُوا بِهِ كَيْدًا فَيْهَا لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَالْمُوا اللّهِ عَلَى الْمُعَالِمُ اللّهِ عَلَى الْمُعَلِيفَ وَالْمُوا اللّهُ الْمُؤْمِنَ الّتِي بَرَكْنَا فِيْهَا لِلْعَلَمِينَ ﴾

ইবরাহীম বললো, "তাহলে তোমরা কি আল্লাহকে বাদ দিয়ে এমনসব জিনিসের পূজা করছো যারা তোমাদের না উপকার করতে পারে, না ক্ষতি ? ধিক তোমাদেরকে এবং আল্লাহকে বাদ দিয়ে যেসব উপাস্যের তোমরা পূজা করছো তাদেরকে। তোমাদের কি একটুও বৃদ্ধি নেই ?" তারা বললো, "পুড়িয়ে ফেলো একে এবং সাহায্য করো তোমাদের উপাস্যদেরকে, যদি তোমরা কিছু করতে চাও।" আমি বললাম ঃ "হে আগুল! ঠাণ্ডা হয়ে যাও এবং নিরাপদ হয়ে যাও ইবরাহীমের জন্য।" তারা চাচ্ছিল ইবরাহীমের ক্ষতি করতে, কিন্তু আমি তাদেরকে ভীষণভাবে ব্যর্থ করে দিলাম। আর আমি তাকে ও লৃতকেউত বাঁচিয়ে এমন দেশের দিকে নিয়ে গেলাম যেখানে আমি দ্নিয়াবাসীদের জন্য বরকত রেখেছিলাম।উ৪

হযরত ইবরাহীমের জবাব শুনে প্রথমেই তারা মনে মনে ভাবলো, প্রকৃতপক্ষে তোমরা নিজের।ই তো জালেম। কেমন অসহায় ও অক্ষম দেবতাদেরকে তোমরা ইলাহ বানিয়ে নিয়েছো, যারা নিজমুখে তাদের ওপর কি ঘটে এবং কে তাদেরকে ভেঙ্গে চুরে রেখে দিয়েছে একথা বলতে পারে না। যারা নিজেরা নিজেদেরকে বাঁচাতে পারে না তারা তোমাদেরকে কিভাবে বাঁচাবে। কিন্তু এর পরপরই আবার তাদের ওপর জিদ ও মূর্থতা চড়াও হয়ে গেলো এবং জিদের বৈশিষ্ট অনুযায়ী তা চড়াও হবার সাথে সাথেই তাদের বৃদ্ধি উন্টোমুখী হয়ে গেলো। মস্তিষ্ক সোজা ও সঠিক চিন্তা করতে করতে হঠাৎ উন্টো চিন্তা করতে আরম্ভ করলো।

৬২. শব্দাবলী পরিষ্কার জানিয়ে দিচ্ছে এবং পূর্বাপর বক্তব্যও এ অর্থ সমর্থন করছে যে, তারা সত্যিই তাদের সিদ্ধান্ত কার্যকর করে। অন্যদিকে আগুনের কৃণ্ড তৈরি হয়ে যাবার পর তারা যখন হযরত ইবরাহীমকে তার মধ্যে ফেলে দেয় তখন মহান আল্লাহ আগুনকে হকুম দেন সে যেন ইবরাহীমের জন্য ঠাণা হয়ে যায় এবং তাঁর কোনো ক্ষতি না করে। বস্তুত কুরআনে সুস্পষ্টভাবে যেসব মু'জিযার বর্ণনা দেয়া হয়েছে এটিও তার অন্তরভুক্ত। এখন কোনো ব্যক্তি যদি এ মু'জিযাগুলোকে সাধারণ ঘটনা প্রমাণ করার জন্য জোড়াতালি

وَوَهَبْنَا لَدَّ إِشَحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلَّاجَعَلْنَا طَلِحِيْنَ ﴿ وَكَلَّاجَعَلْنَا طَلِحِيْنَ ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِسَةً يَهْكُونَ بِا مُرِنَا وَاوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْحَيْرِيَ وَإِنَّا الْكَهِمْ فِعْلَ الْحَيْرِيَ وَإِنَّا الْكَهِمْ فِعْلَ الْحَيْرِيَ وَإِنَّا اللَّهُ وَالْمَا عَبِدِينَ ﴿ وَاقَا اللَّهُ وَالْمَا عَبِدِينَ ﴿ وَاقَا اللَّهُ وَالْمَا عَبِدِينَ ﴿ وَاقَا اللَّهُ وَالْمَا عَبِدِينَ ﴿ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا عَبِدِينَ ﴾ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا عَبِدِينَ ﴿ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا عَبِدِينَ ﴾ وَالْمَا وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا الْمَا عَبِدِينَ الْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى الْمُؤْمِ وَالْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمَا وَالْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمُؤْمِ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا عَبِدِينَ الْمُلْكِنَا اللَّهُ وَالْمَا الْمَلْمِ اللَّهُ وَالْمَا الْمَالِحِينَ ﴾ وَالْمُؤْمِ وَالْمُعْتَى الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمَالِحِينَ الْمُؤْمِ وَالْمَالِمِينَ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِقُومِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْم

আর তাকে আমি ইসহাককে দান করলাম এবং এর ওপর অতিরিক্ত ইয়াকুব<sup>৬৫</sup> এবং প্রত্যেককে করলাম সৎকর্মশীল। আর আমি তাদেরকে নেতা বানিয়ে দিলাম, তারা আমার নির্দেশ অনুসারে পথনির্দেশনা দিতো এবং আমি তাদেরকে অহীর মাধ্যমে সৎকাজের, নামায কায়েম করার ও যাকাত দেয়ার নির্দেশ দিয়েছিলাম এবং তারা আমার ইবাদাত করতো।<sup>৬৬</sup>

আর লৃতকে আমি প্রজ্ঞা ও জ্ঞান দান করেছিলাম<sup>৬৭</sup> এবং তাকে এমন জনপদ থেকে উদ্ধার করেছিলাম যার অধিবাসীরা বদ কাজে লিপ্ত ছিল— আসলে তারা ছিল বড়ই দুরাচারী পাপিষ্ঠ জাতি— আর লৃতকে আমি নিজের রহমতের আওতায় নিয়ে নিয়েছিলাম, সে ছিল সৎকর্মশীলদের অন্তরভুক্ত।

দিয়ে কৃত্রিম ব্যাখ্যার আশ্রয় নেয়, তবে বুঝতে হবে যে, তার মতে আল্লাহর জন্যও বিশ্ব-জাহানের প্রচলিত নিয়মের বাইরে অস্বাভাবিক কোনো কিছু করা সম্ভবপর নয়। যে ব্যক্তি এরূপ মনে করে, আমি জানতে চাই যে, সে আল্লাহকে মেনে নেয়ার কট্টই বা করতে যাচ্ছে কেন ? আর যদি সে এ ধরনের জোড়াতালির ব্যাখ্যা এ জন্য করে থাকে যে, আধুনিক যুগের তথাকথিত যুক্তিবাদীরা এ ধরনের কথা মেনে নিতে প্রস্তুত নয়, তাহলে আমরা তাকে জিজ্ঞেস করি, জনাব! তথাকথিত সেসব যুক্তিবাদীকে যে কোনোভাবেই হোক স্বীকার করাতেই হবে, এ দায়িত্ব আপনার ঘাড়ে কে চাপিয়ে দিয়েছিল ? কুরআন যেমনটি আছে ঠিক তেমনিভাবে যে তাকে মেনে নিতে প্রস্তুত নয়, তাকে তার অবস্থার ওপর ছেড়ে দিন। তার স্বীকৃতি আদায় করার জন্য কুরআনকে তার চিন্তাধারা অনুযায়ী ঢেলে সাজাবার চেষ্টা করা, যথন কুরআনের মূল বক্তব্যে প্রতিটি শব্দ এ ঢালাইয়ের বিরোধিতা করছে, তখন এটা কোন্ ধরনের প্রচার এবং কোন্ বিবেকবান ব্যক্তি একে বৈধ মনে করতে পারে ? (বেশী বিস্তারিত জানার জন্য দেখুন সূরা আনকাবৃত ৩৯ টীকা)

৬৩. বাইবেলের বর্ণনা অনুযায়ী নাহুরা ও হারান নামে হযরত ইবরাহীমের দুই ভাই ছিল। হযরত লৃত ছিলেন হারানের ছেলে। (আদি পুস্তক ১১ঃ২৬) সূরা আনকাবুতে হযরত ইবরাহীমের যে ঘটনা বর্ণিত হয়েছে তা থেকে বাহ্যত একথাই জানা যায় যে, তাঁদের সম্প্রদায়ের মধ্য থেকে একমাত্র হযরত লৃতই তাঁর প্রতি ঈমান এনেছিলেন। (দেখুন ২৬ আয়াত)

৬৪. অর্থাৎ সিরিয়া ও ফিলিস্তিনে। তার বরকত তথা সমৃদ্ধি বস্তুগত ও আধ্যাত্মিক উত্তয় ধরনেরই। বস্তুগত দিক দিয়ে তা দুনিয়ার উর্বরতম এলাকাসমূহের অন্তরভুক্ত। আর আধ্যাত্মিক দিক দিয়ে দু'হাজার বছর থেকে তা থেকেছে আল্লাহর নবীগণের কর্মক্ষেত্র। দুনিয়ার কোনো এলাকায় এতো বিপুল সংখ্যক নবী আবির্ভূত হয়নি।

৬৫. অর্থাৎ ছেলের পরে পৌত্রকেও নবুওয়াতের মর্যাদায় অভিসিক্ত করেছি।

৬৬. বাইবেলে হযরত ইবরাহীমের জীবনের এই গুরুত্বপূর্ণ ঘটনাটির কোনো উল্লেখ নেই। বরং তাঁর জীবনের ইরাকী যুগের কোনো ঘটনাই এ গ্রন্থে স্থান পেতে পারেনি। নমরূদের সাথে তাঁর মুখোমুথি সংঘাত, পিতা ও সম্প্রদায়ের সাথে সংঘর্ষ, মূর্তিপূজার বিরুদ্ধে সংগ্রাম, অগ্নিতে নিক্ষেপের ঘটনা এবং সবশেষে দেশ ত্যাগে বাধ্য হওয়া— এসবের কোনোটিই বাইবেলের আদিপুস্তক লেখকের দৃষ্টিগ্রাহ্য হবার যোগ্যতা লাভ করেনি। তিনি কেবলমাত্র তাঁর দেশ ত্যাগের ঘটনা বর্ণনা করেছেন। কিন্তু তাও এমন ভংগীতে যেমন একটি পরিবার পেটের ধান্দায় এক দেশ ছেড়ে অন্য দেশে গিয়ে বসতি গড়ে তোলে। কুরুআন ও বাইবেলের বর্ণনায় এর চাইতেও মজার যে পার্থকা তা হচ্ছে এই যে. কুরআনের বর্ণনা মতে হযরত ইবরাহীমের মুশরিক পিতা তাঁর প্রতি জুলুম করার ক্ষেত্রে অগ্রণী ভূমিকা পালন করে। অন্যদিকে বাইবেল বলে, তাঁর পিতা নিজেই পুত্র, পৌত্র ও পুত্রবধুদেরকে নিয়ে হারানে গিয়ে বসতি গড়ে তোলে। (আদি পুস্তক ১১ ঃ ৭-৩২) তারপর অক্সাত একদিন আল্লাহ হ্যরত ইবরাহীমকে বলেন, "তুমি হারান ত্যাগ করে কেনানে গিয়ে বসবাস করো এবং ''আমি তোমা হইতে এক মহাজাতি উৎপন্ন করিব এবং তোমাকে আশীর্বাদ করিয়া তোমার নাম মহৎ করিব, তাহাতে তুমি আশীর্বাদের আকর হইবে। যাহারা তোমাকে আশীর্বাদ করিবে, তাহাদিগকে আমি আশীর্বাদ করিব। যে কেহ তোমাকে অভিশাপ দিবে তাহাকে আমি অভিশাপ দিব ; এবং তোমাতে ভূমগুলের যাবতীয় গোষ্ঠী আশীর্বাদ প্রাপ্ত হইবে।" (১২ ঃ ১-৩) বুঝতে পারলাম না, হঠাৎ হ্যরত ইবরাহীমের প্রতি বাইবেল প্রণেতার এমন অনুগ্রহ দৃষ্টি কেমন করে হলো ?

অবশ্য ক্রআনের বিভিন্ন স্থানে হ্যরত ইবরাহীমের জীবনের ইরাকী যুগের যে বিস্তারিত ঘটনাবলী বিবৃত হয়েছে তালমূদে তার বেশীর ভাগ আলোচনা পাওয়া যায়। কিন্তু উভয় বর্ণনা একঅ করলে শুধুমাত্র কাহিনীর শুক্তত্বপূর্ণ অংশেই পার্থক্য দেখা যাবে না বরং একথা পরিষ্কার অনুভব করা যাবে যে, তালমূদের বর্ণনা বহু স্থানে বেখাপ্পা এবং বাস্তবতা ও যুক্তি বিরোধী। অন্যদিকে কুরআন একদম পরিষ্কার ও দ্বার্থহীনভাবে হযরত ইবরাহীমের জীবনের শুক্তত্বপূর্ণ ঘটনাবলী পেশ করে। সেখানে কোনো অর্থহীন ও আজেবাজে কথা নেই। বক্তব্য সুস্পষ্ট করার জন্য আমি এখানে তালমূদের কাহিনীর সংক্ষিপ্তসার পেশ করছি। এর ফলে যারা কুরআনকে বাইবেল ও ইহুদীবাদী সাহিত্যের চর্বিত্চর্বণ গণ্য করে থাকেন তাদের বিদ্রান্তির ধুমুজাল বিদীর্ণ হয়ে যাবে।

তালম্দের বর্ণনা মতে হ্যরত ইবরাহীমের জন্মদিনে জ্যোতিষীরা আকাশে একটি আলামত দেখে তারেহ-এর গৃহে যে শিশুর জন্ম হয়েছে তাকে হত্যা করার পরামর্শ দিয়েছিল। তদনুসারে সে তাকে হত্যা করার প্রচেষ্টা চালায়। কিন্তু তারেহ নিজের জীতদাসের পুত্রকে তার বিনিময়ে প্রদান করে তাকে বাঁচায়। এরপর তারেহ নিজের জীও শিশু পুত্রকে একটি পর্বত শুহায় লুকিয়ে রাখে। সেখানে তারা দশ বছর অবস্থান করে। এগার বছর বয়সে হ্যরত ইবরাহীমকে সে হ্যরত নৃহের কাছে পাঠিয়ে দেয়। সেখানে উনচল্পিশ বছর পর্যন্ত তিনি হ্যরত নৃহ ও তাঁর পুত্র সামের তত্বাবধানে বাস করতে থাকেন। এ সময়ে হ্যরত ইবরাহীম তাঁর আপন ভাইয়ের মেয়ে সারাহকে বিয়ে করেন। সারাহ তাঁর চেয়ে বয়সে ৪২ বছরের ছোট ছিল। (বাইবেল একথা স্পষ্ট করে বলেনি যে, সারাহ হ্যরত ইবরাহীমের ভ্রাতৃষ্পুত্রী ছিলেন। তাছাড়া বাইবেলের বর্ণনা মতে তাদের উভয়ের মধ্যে বয়সের পার্থক্য ছিল দশ বছরের। আদি পুস্তক ১১ ঃ ২৯ এবং ১৭ ঃ ১৭)

তারপর তালমূদ বলছে, হ্যরত ইবরাহীম পঞ্চাশ বছর বয়সে হ্যরত নৃহের গৃহ ত্যাগ করে নিজের পিতার গৃহে চলে আসেন। এখানে তিনি দেখেন পিতা মূর্তিপূজারী এবং গৃহে বারো মাসের হিসেবে বারোটি মূর্তি প্রতিষ্ঠিত আছে। তিনি প্রথমে পিতাকে বুঝাবার চেষ্টা করেন। তাকে বুঝাতে অক্ষম হয়ে একদিন ঘরোয়া মূর্তি মন্দিরের মূর্তিগুলো তেঙ্গে ফেলেন। তারেহ গুহে এসে নিজের দেবতাদের এ অবস্থা দেখে সোজা নমরূদের কাছে চলে যায়। সেখানে অভিযোগ করে, পঞ্চাশ বছর আগে আমার গৃহে যে সন্তান জন্মেছিল আজ সে আমার ঘরে এ কাজ করেছে, আপনি এর বিহিত ব্যবস্থা করুন। নমন্ধদ হযরত ইবরাহীমকে। ডেকে জ্বিজ্ঞাসাবাদ করে। তিনি কঠোর জবাব দেন। নমরূদ তখনই তাঁকে কারাগারে পাঠিয়ে দেয় তারপর শলা-পরামর্শ করে ব্যাপারটির নিম্পত্তির জন্য নিজের পরিষদের সামনে পেশ করে। পরিষদের সদস্যরা পরামর্শ দেয় এ ব্যক্তিকে আগুনে পুড়িয়ে হত্যা করা হোক। তাই একটি বিরাট আগুনের কুণ্ড তৈরি করা হয় এবং হ্যরত ইবরাহীমকে তার মধ্যে নিক্ষেপ করা হয়। হযরত ইবরাহীমের সাথে তাঁর ভাই ও খণ্ডর হারানকেও নিক্ষেপ করা হয়। কারণ নমরূদ যখন তারেহকে জিজেস করে, তোমার এ ছেলেকে তো আমি এর জন্মের দিনেই হত্যা করতে চেয়েছিলাম, তুমি তখন একে বাঁচিয়ে এর বিনিময় অন্য শিষ্ঠ হত্যা করিয়েছিলে কেন ? এর জবাবে তারেহ বলে, আমি হারানের কথায় এ কাজ করেছিলাম। তাই এ কাজ যে করেছিল তাকে ছেড়ে দিয়ে পরামর্শদাতাকে হ্যরত ইবরাহীমের সাথে আগুনে নিক্ষেপ করা হয়। আগুনে নিক্ষিপ্ত হবার সাথে সাথেই হারান জ্বলে পুড়ে কয়লা হয়ে যায় কিন্তু হ্যরত ইবরাহীমকে ল্রোকেরা দেখে তিনি তার মধ্যে নিশ্চিন্তে আরামে ঘুরে বেড়াচ্ছেন। নমরাদকে এ ব্যাপারে জানানো হয়। সে এসে স্বচক্ষে এ দৃশ্য দেখে চিৎকার करत वरल, "७८२ जाममारानत रेनारत वामा। जाएन खरक रतत रहा वहमा ववर जामात সামনে দাড়াও।" হযরত ইবরাহীম বাইরে আসেন। নমন্ত্রদ তার ভক্ত হয়ে পড়ে। তাঁকে বহু মূল্যবান নজরানা দিয়ে বিদায় করে।

এরপর তালম্দের বর্ণনা মতে হ্যরত ইবরাহীম দু'বছর পর্যন্ত সেখানে থাকেন। তারপর নমব্রদ একটি ভয়ংকর স্থপু দেখে। তার জ্যোতিষীরা এর তাবীর বর্ণনা করে বঙ্গে, ইবরাহীম আপনার সাম্রাজ্য ধ্বংসের কারণ হবে কাজেই তাকে হত্যা করুন। সে তাঁকে হত্যা করার জন্য লোক পাঠায়। কিন্তু স্বয়ং নমব্রদের প্রদন্ত একজন গোলাম আল ইয়াযার



وَنُوْمًا إِذْ نَادَى مِنْ قَبْلُ فَا سُتَجَبْنَا لَهٌ فَنَجَيْنَهُ وَاهْلَهٌ مِنَ الْقَوْرَا الَّذِينَ كَنَّ بُوا بِالْتِنَاءِ الْحَوْمِ الْعَظِيْرِ فَ وَنَصُرْنَهُ مِنَ الْقَوْرَا الَّذِينَ كَنَّ بُوا بِالْتِنَاءِ الْحَرْبِ الْعَظِيْرِ فَ وَنَصُرْ نَهُ مِنَ الْقَوْرَا وَوَدَاوَدَ وَسَلَمْنَ الْتَهُرُ كَانُوا قَوْرَا قَوْرَا وَوَ وَسَلَمْنَ الْمَدْرُ كَانُوا قَوْرَا وَوَ وَسَلَمْنَ الْمَدْرُ وَكُنّا لِكُيْمِرُ الْذَيْحَكُنِ فِي الْحَرْبِ إِذْ نَفَشَلُ فِيْدِ غَنَيْرًا لْقَوْرَا وَكُنّا لِحُكْمِهِرُ الْذَيْحَكُنِ فِي الْحَرْبِ إِذْ نَفَشَلُ فِيْدِ غَنَيْرًا لْقَوْرَا وَكُنّا لِحُكْمِهِمْ الْمَدِينَ فَي الْحَرْبِ إِذْ نَفَشَلُ فِيهِ غَنَيْرًا لَقُورًا وَعُلَمّا وَعَلَمْ اللّهُ وَلَيْمَ وَكُلّا الْمَيْنَ وَالطّيرَ وَكُنّا فَعِلْمِنَ وَالطّيرَ وَكُنّا فَعِلْمِنَ وَالطّيرَ وَكُنّا فَعِلْمِنَ وَالْمَالَ يُسِبّحُنَ وَالطّيرَ وَكُنّا فَعِلْمِنَ فَعَلَيْنَ وَالْمَالَ مُعَالِمُنَ عَلَيْ الْعَلَيْنَ وَالْمَالَ مُعَلِينَ وَالْمَالَ مُنْ الْعَلَيْنَ وَالْمَالَ مُعَلِينَ وَالْمَالَ مُعَالِمُ الْمُعَلِينَ فَى الْمُعَلِينَ فَا فَعَلَيْنَ وَالْمَالَ مُنْ الْمُعَلِينَ فَا اللّهُ مُنْ فَالْمُ اللّهُ الْمُعَلِينَ فَي الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ اللّهُ الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ مُنْ الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ الْمُعَلِينَ فَالْمُعَلِينَ وَالْمَالَ اللّهُ الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ اللّهُ الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ اللّهُ الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ الْمُعَلِينَ وَلَا اللّهُ الْمُعَلِينَ وَالْمَلُولِينَ وَالْمُعَلِينَ وَالْمَالَ الْمُعَلِينَ وَالْمَالِمُ الْمُلِينَ وَلِي الْمُعَلِينَ وَلِي الْمُعَلِينَ وَالْمُعَلِينَ فَا الْمُعَلِينَ وَالْمَالَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعْلِينَ وَلِي الْمُعْلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعْلِي الْمُعَلِي الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِي الْمُعْلِينَ الْمُعْلِي الْمُعْلِينَ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُع

আর এ একই নিয়ামত আমি নৃহকে দান করেছিলাম। শ্বরণ করো যখন এদের সবার আগে সে আমাকে ডেকেছিল,<sup>৬৮</sup> আমি তার দোয়া কবুল করেছিলাম এবং তাকে ও তার পরিবারবর্গকে মহাবিপদ<sup>৬৯</sup> থেকে বাঁচিয়েছিলাম। আর এমন সম্প্রদায়ের মুকাবিলায় তাকে সাহায্য করেছিলাম যারা আমার আয়াতসমূহকে মিথ্যা বলেছিল। তারা খুবই খারাপ লোক ছিল, কাজেই আমি তাদের সবাইকে ডুবিয়ে দিয়েছিলাম।

আর এ নিয়ামতই আমি দাউদ ও সুলাইমানকে দান করেছিলাম। শ্বরণ করো সে সময়ের কথা, যখন তারা উভয়ই একটি শস্য ক্ষেতের মোকদ্দমার ফায়সালা করছিল, যেখানে রাতের বেলা ছড়িয়ে পড়েছিল অন্য লোকদের ছাগল এবং আমি নিজেই দেখছিলাম তাদের বিচার। সে সময় আমি সুলাইমানকে সঠিক ফায়সালা বুঝিয়ে দিয়েছিলাম, অথচ প্রজ্ঞা ও জ্ঞান আমি উভয়কেই দান করেছিলাম। ৭০

দাউদের সাথে আমি পর্বতরাজী ও পক্ষীকুলকে অনুগত করে দিয়েছিলাম, যারা পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করতো,<sup>৭১</sup> এ কাজের কর্তা আমিই ছিলাম।

পূর্বাক্টেই তাকে এ পরিকল্পনার থবর দেয়। ফলে হযরত ইবরাহীম পালিয়ে হযরত নৃহের কাছে আশ্রয় নেন। সেখানে তারেহ এসে তাঁর সাথে গোপনে দেখা করতে থাকে। শেষে পিতাপুত্র পরামর্শ করে দেশ ত্যাগের সিদ্ধান্ত করা হয়। হযরত নৃহ ও সামও এ পরিকল্পনা সমর্থন করেন। এতাবে তারেহ স্বীয় পুত্র ইবরাহীম, পৌত্র লৃত এবং পৌত্রি ও পুত্রবধু সারাহকে নিয়ে উর থেকে হারান চলে আসে। (তালমূদ নির্বাচিত অংশ, এইচ, পোলানো লণ্ডন, পৃষ্ঠা ৩০-৪২)

এ বর্ণনা দেখে কোনো বিবেকবান ব্যক্তি কি একথা বলতে পারে যে, এটি কুরআনের উৎস হতে পারে ?

৬৭. মূলে "হকুম ও ইলম" শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। কুরআন সাধারণত হকুম ও ইলম দান নবুওয়াত দান করার সমার্থক হয়। "হকুম" অর্থ প্রক্তাও হয়, সঠিক সিদ্ধান্ত গ্রহণ করার ক্ষমতাও হয়, আবার আল্লাহর পক্ষ থেকে কর্তৃত্ব করার বিধিসংগত অনুমতি (Authority) লাভও হয়। আর "ইলম"-এর অর্থ হচ্ছে এমন সত্য ও যথার্থ ইলম যা অহীর মাধ্যমে দান করা হয়েছে। হয়রত লৃতের সম্পর্কে আরো বিস্তারিত জানার জন্যে দেখুন সূরা আ'রাফ ৮০-৮৪, সূরা হদ ৬৯-৮৩ এবং সূরা আল হিজর ৫৭-৭৬ আয়াত।

७৮. হ্যরত নৃহের দোয়ার প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। সুদীর্ঘকাল নিজের জাতির সংশোধনের অবিরাম প্রচেষ্টা চালাবার পর শেষে ক্লান্ত পরিশ্রান্ত হয়ে তিনি যে দোয়া করেছিলেন انَى مَعْلُوْبُ هَا انْتَى مَعْلُوْبُ هَا الْمَانِينَ مَالَكُ هَا الْمُرْضَ مِنَ الْكُفَرِيْنَ رَبَّالاً الله পরওয়ারদেগার ! আমি হেরে গেছি আমাকে সাহায্য করো । " (আল কামার ঃ ১০) এবং رَبَّ لاَتَنَدُرُ عَلَى الْاَرْضَ مِنَ الْكُفَرِيْنَ رَبَّالاً وَالْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحَالِقِيْنَ وَبَالِاً الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالُونَ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ الْمُحْمَالِهُ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ ال

৬৯. "মহাবিপদ" অর্থ একটি অসৎ কর্মশীল জাতির মধ্যে জীবন যাপন করার বিপদ অথবা মহাপ্লাবন। হযরত নৃহের কাহিনী বিস্তারিত জানার জন্য দেখুন সূরা আল আ'রাফ ৫৯ থেকে ৬৪, সূরা ইউনুস ৭১ থেকে ৭৩, সূরা হুদ ২৫-৪৮ এবং বনী ইসরাঈল ৩ আয়াতসমূহ।

৭০. বাইবেলে এ ঘটনাটি উল্লেখ করা হয়নি। ইছদী সাহিত্যেও আমরা এর কোনো চিহ্ন দেখি না। মুসলমান তাফসীরকারগণ এর যে ব্যাখ্যা করেছেন তা হচ্ছে এই যে, এক ব্যক্তির শস্যক্ষেতে অন্য এক ব্যক্তির ছাগলগুলো রাতের বেলা ঢুকে পড়ে। সে হযরত দাউদের কাছে অভিযোগ করে। তিনি দিভীয় ব্যক্তির ছাগলগুলো ছিনিয়ে নিয়ে প্রথম ব্যক্তিকে দিয়ে দেবার ফায়সালা শুনিয়ে দেন। হযরত সুলায়মান এ ব্যাপারে ভিন্ন মত প্রকাশ করেন। তিনি রায় দেন, ছাগলগুলো ততদিন পর্যন্ত ক্ষেতের মালিকের কাছে থাকবে যতদিন না সে আবার নিজের ক্ষেত শস্যে পূর্ণ করে নিতে পারে। এ সম্পর্কেই আল্লাহ বলছেন, সুলায়মানকে এ ফায়সালাটি আমি বুঝিয়ে দিয়েছিলাম। কিন্তু যেহেতু মোকদ্দমার এ বিস্তারিত বিবরণ কুরআনে বর্ণিত হয়নি এবং নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের কোনো হাদীসেও এ বিবরণ আসেনি তাই একথা বলা যেতে পারে না যে, এ ধরনের মামলায় এটিই ইসলামী শরীয়াতের প্রামাণ্য আইন। এ কারণেই হানাফী, শাফেয়ী, মালিকী ও অন্যান্য ইসলামী ফকীহগণের মধ্যে এ ব্যাপারে মতবিরোধ হয়েছে যে, যদি কারো ক্ষেত অন্যের পশু দ্বারা ক্ষতিগ্রস্ত হয় তাহলে তাকে কোনো ক্ষতিপূরণ দিতে হবে কিনা এবং দিতে হলে কোন্ অবস্থায় হবে এবং কোন্ অবস্থায় হবে না, তাছাড়া কিভাবে এ ক্ষতিপূরণ করা হবে। ?

এ প্রেক্ষাপটে হ্যরত দাউদ (আ) ও হ্যরত সুলায়মান (আ) এ বিশেষ ঘটনাটি বর্ণনা করার উদ্দেশ্য হচ্ছে একথা বুঝিয়ে দেয়া যে, নবীগণ নবী হ্বার এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে অসাধারণ শক্তি ও যোগ্যতার অধিকারী হওয়া সত্ত্বেও মানুষই হতেন। আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্ব ও ক্ষমতার সামান্যতম গন্ধও তাদের মধ্যে থাকতো না। এ মোকদ্দমার ব্যাপারে অহীর মাধ্যমে হ্যরত দাউদকে সাহায্য করা হ্যনি। ফলে তিনি ফায়সালা করার ব্যাপারে ভুলের শিকার হ্য়েছেন। অন্যদিকে হ্যরত সুশায়মানকে অহীর মাধ্যমে সাহায্য করা হ্য়েছে, ফলে তিনি সঠিক ফায়সালা দিয়েছেন। অথচ দু'জনই নবী ছিলেন। সামনের দিকে এ উভয় নবীর যেসব দক্ষতার বর্ণনা দেয়া হ্য়েছে তাও একথা বুঝাবার জন্যে যে, এসব আল্লাহ প্রদন্ত দক্ষতা এবং এ ধরনের দক্ষতার কারণে কেউ আল্লাহর সমকক্ষ হয়ে যায় না।

এ আয়াত থেকে পরোক্ষভাবে ন্যায়বিচারের এ মৃশনীতিও জানা যায় যে, দু'জন বিচারপতি যদি একটি মোকদ্দমার ফায়সালা করে এবং দুজনের ফায়সালা বিভিন্ন হয়, তাহলে যদিও একজনের ফায়সালাই সঠিক হবে তুবও দু'জনেই ন্যায়বিচারক বিবেচিত হবেন। তবে এখানে শর্ত হচ্ছে বিচার করার প্রয়োজনীয় যোগ্যতা উভয়ের মধ্যে পাকতে হবে। তাদের কেউ যেন জজ্জতা ও জনভিজ্জতা সহকারে বিচারকের জাসনে বসে না যান। নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম হাদীসে একথা আরো বেনী সুস্পষ্ট করে বর্ণনা করে দিয়েছেন। বুখারীতে আমর ইবনুল আস (রা) বর্ণনা করেছেন, নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন ঃ

াঠ। اجتهد الحاكم فاصاب فله اجران واذا اجتهد فاخطأ فله اجر "यि विठातक निष्ठत সামৰ্থ অনুযায়ী ফায়সালা করার পূর্ণ প্রচেষ্টা চালান, তাহলে সঠিক ফায়সালা করার ক্ষেত্রে তিনি দু'টি প্রতিদান পাবেন এবং ভূল ফায়সালা করলে পাবেন একটি প্রতিদান।

আবু দাউদ ও ইবনে মাজায় বুরাইদার (রা) রেওয়ায়াত বর্ণিত হয়েছে। সেখানে নবী (স) বলেছেন ঃ "বিচারক তিন প্রকারের। এদের একজন জান্নাতী এবং দু'জন জাহান্নামী। জান্নাতের অধিকারী হচ্ছেন এমন বিচারক, যিনি সত্য চিহ্নিত করতে পারলে সে অনুযায়ী ফায়সালা দেন। কিন্তু যে ব্যক্তি সত্য চিহ্নিত করার পরও সত্য বিরোধী ফায়সালা দেয় সে জাহান্নামী। আর অনুরূপ্ভাবে যে ব্যক্তি জ্ঞান ছাড়াই লোকদের মোকদ্দমার ফায়সালা করতে বসে যায় সেও জাহান্নামী।"

95. মূলে عَمَ دَاؤُدُ শব্দ ব্যবহার করা হর্মেছে, الدَاؤُدُ বলা ইয়নি। অর্থাৎ "দাউদ আলাইহিস সালামের জন্য" নয় বরং "তীর সাথে" পার্হাড় ও পার্থীদেরকে অনুগত করা হয়েছিল এবং সে কারণে তারাও হয়রত দাউদ (আ)-এর সাথে আল্লাহর মহিমা ঘোষণা করতো। একথাটিই সুরা সাদ-এ বলা হয়েছে ঃ

انًا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهَ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْاِشْرَاقِ ۞ وَالطَّيْرَ مَحْشُوْرَةً كُلُّ لَّهُ اَوَّابٌ ۞

"আমি তার সাথে পাহাড়গুলোকে অনুগত করে দিয়েছিলাম। সকাল-সাঁঝে তারা আল্লাহর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করতো। আর পাথিদেরকেও অনুগত করা হয়েছিল। তারা একত্র হতো, সবাই তাঁর পবিত্রতা ও মাহিমা ঘোষণার পুনরাবৃত্তি করতো।" وَعَلَّمْنَا لَهُ مَنْعَةَ لَبُوسِ لَّكُرْ لِتُحْمِنَكُرْ مِّنَ 'بَاسِكُرْ فَهُلُ الْكُرْ مِنْ 'بَاسِكُرْ فَهُلُ الْكُرْ مِنْ الْمُرْفِ اللّهُ وَالْمُكُلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُرْ حَفِظِيْنَ اللّهُ وَمَعَمّلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُرْ حَفِظِيْنَ اللّهُ وَمَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُرْ حَفِظِيْنَ اللّهُ اللّهُ وَمَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُرْ حَفِظِيْنَ اللّهُ اللّهُ وَمُعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُ وَمُعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُ وَمُعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُ وَمُعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَهُونَ خَلِيْ اللّهُ وَمُعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَلَا اللّهُ وَمُعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُؤْنَ لَكُونَ عَمْلًا دُونَ ذَلِكَ وَلَا اللّهُ وَا عَلَيْ اللّهُ وَالْمُؤْنَ لَكُونَ عَمْلًا دُونَ ذَلِكَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْنَ لَكُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

জার আমি তাকে তোমাদের উপকারার্থে বর্ম নির্মাণ শিল্প শিথিয়েছিলাম, যাতে তোমাদেরকে পরস্পরের আঘাত থেকে রক্ষা করে, <sup>9</sup>২ তাহলে কি তোমরা কৃতজ্ঞ হবে ?<sup>90</sup> আর সুলাইমানের জন্য আমি প্রবল বায়ু প্রবাহকে বশীভূত করে দিয়েছিলাম, যা তার হুকুমে এমন দেশের দিকে প্রবাহিত হতো যার মধ্যে আমি বরকত রেখেছিলাম <sup>98</sup> আমি সব জিনিসের জ্ঞান রাখি। আর শয়তানের মধ্য থেকে এমন অনেককে আমি তার অনুগত করে দিয়েছিলাম যারা তার জন্য ডুবুরীর কাজ করতো এবং এছাড়া অন্য কাজও করতো, আমিই ছিলাম এদের সবার তত্ত্বাবধায়ক। <sup>96</sup>

স্রা সাবায় এর ওপর আরো বিস্তারিতভাবে বলা হয়েছে ঃ
وَالَنَّا لَهُ الْحَدِيْدَ أَنِ اعْمَلْ سُبِغْتٍ وَقَدِرٌ فَي السَّرْدِ

"আর আমি তার জ্বন্য লোহা নরম করে দিয়েছি (এবং তাকে নির্দেশ দিয়েছি) যে, পূর্ণমাপের বর্ম তৈরি করো এবং বুনন করার ক্ষেত্রে যথাযথ পরিমাণ রক্ষা করো।"

এ থেকে জানা যায়, আল্লাহ হ্যরত দাউদকে লোহা ব্যবহার করার ক্ষমতা দান করেছিলেন। বিশেষ করে যুদ্ধে ব্যবহারের জ্বন্য বর্ম নির্মাণের কায়দা **কৌশল** শি<mark>ৰিয়ে</mark> দিয়েছিলেন। বর্তমান যুগের ঐতিহাসিক ও প্রত্নতাত্ত্বিক গবেষণা ও অনুসন্ধান থেকে এ আয়াতের অর্থের ওপর যে আলোকপাত হয় তাহচ্ছে এই যে, পৃথিবীতে লৌহ যুগ (Iron age) শুরু হয় খৃষ্টপূর্ব ১২০০ ও ১০০০ অব্দের মাঝামাঝি সময়ে। আর এটিই ছিল হযরত দাউদ আলাইহিস সালামের যুগ। প্রথম দিকে সিরিয়া ও এশিয়া মাইনরের হিন্তী (Hittites) দ্ধাতি লোহা ব্যবহার করে। ২০০০ থেকে ১২০০ খৃষ্ট পূর্বান্দ পর্যন্ত এ জ্বাতির উপান দেখা যায়। তারা লোহা গলাবার ও নির্মাণের একটা জটিল পদ্ধতি জ্বানতো। সারা দুনিয়ার দৃষ্টি থেকে তারা একে কঠোরভাবে গোপন রাখে। কিন্তু এ পদ্ধতিতে যে লোহা তৈরি হতো তা সোনা রূপার মতো এত বেশী মূল্যবান হতো যে, তা সাধারণ কাব্দে ব্যবহার করা যেত না। পরে ফিলিস্তিনীরা এ পদ্ধতি জেনে নেয় এবং তারাও একে গোপন রাখে। তালুতের রাষ্কত্বের পূর্বে হিন্তী ও ফিলিন্তিনীরা বনী ইসরাঈলকে যেভাবে উপর্যুপরী পরাজিত করে ফিলিন্তীন খেকে প্রায় বেদখল করে দিয়েছিল বাইবেলের বর্ণনা মতে এর একটি শুরুত্বপূর্ণ কারণ ছিল এই যে, তারা লোহার রথ ব্যবহার করতো এবং তাদের কাছে লোহার তৈরি জন্যান্য অক্সও থাকতো। (যিহোশৃয় ১৭ ঃ ১৬, বিচারকর্তৃগণ ১ ঃ ১৯, ৪ ঃ ২-৩) খৃষ্ট পূর্ব ১০২০ অব্দে তাল্ত যখন আল্লাহর হকুমে বনী ইসরাঈলদের শাসক পদে অধিষ্ঠিত হন তখন তিনি তাদেরকে পরপর কয়েকবার পরাঞ্চিত করে ফিলিস্টীনের বেশীর ভাগ অংশ তাদের কাছ থেকে ফিরিয়ে নেন। তারপর হযরত দাউদ (১০০৪-৯৬৫ খৃঃ পৃঃ) তধুমাত্র ফিলিন্তীন ও ট্রাঙ্গ জর্দানই নয় বরং সিরিয়ারও বড় স্বংশে ইসরাঈলী রাজ্য প্রতিষ্ঠা করেন। এ সময় লৌহ নির্মাণ শিল্পের যে গোপন কলাকৌশল হিন্তী ও ফিলিস্তীনদের নিয়ন্ত্রণে ছিল তা উন্মোচিত হয়ে যায় এবং কেবলমাত্র উন্মোচিত হয়েই পেমে যায়নি বরং লৌহ নির্মাণের এমন পদ্ধতিও উদ্ভাবিত হয় যার ফলে সাধারণ ব্যবহারের জন্য লোহার কম দামের জ্বিনিসপত্রও তৈরি হতে থাকে। ফিলিন্তিনের দক্ষিণে আদুম এলাকা আকরিক লোহায় (Iron ore) সমৃদ্ধ ছিল। সম্প্রতি এ এলাকায় যে প্রত্নতাত্ত্বিক খননকার্য চালানো হয় তার ফলে এমন অনেক জায়গার প্রত্নতাত্ত্বিক নিদর্শনসমূহ পাওয়া গেছে যেখানে লোহা গলাবার চুল্লী वनारना हिन। पाकावा ও पाইनात मार्थ मर्युक र्यत्र मृनायमान पानारहिम मानारमत জামানার বন্দর ইসয়ুন জাবেরের প্রাচীন নিদর্শনগুলোর মধ্যে যে চুল্লী পাওয়া গেছে তা পর্যবেক্ষণের পরে অনুমান করা হয়েছে যে, তার মধ্যে এমনসব পদ্ধতি প্রয়োগ করা হতো যা আজকের অত্যাধুনিক যুগের Blast Furnace এ প্রয়োগ করা হয়। এখন স্বাভাবিকভাবেই হ্যরত দাউদ আলাইহিস সালাম সবার আগে ও সবচেয়ে বেশী করে এ নতুন আবিষ্কারকে যুদ্ধের প্রয়োজনে ব্যবহার করে থাকবেন। কারণ কিছুকাল আগেই আশপাশের শত্রু জাতিরা এ লোহার অস্ত্র ব্যবহার করে তাঁর জাতির জীবন ধারণ কঠিন করে দিয়েছিল।

৭৩. হযরত দাউদ সম্পর্কে আরো বেশী জ্ঞানার জ্বন্য দেখুন সূরা আল বাকারাহ ২৫১ আয়াত ও বনী ইসরাঈল ৭, ৬৩ টীকা) 98. व जन्भर्क विखातिज ज्ञालाठना वरत्र क्र्ता नावाय वजात क्षेत्र وَلِسُلَيْمِنُ الرِيَّحَ غُدُوُهُا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ

"আর সুলায়মানের জন্য আমি বায়ুকে বশীভূত করে দিয়েছিলাম, সকালে তার চলা এক মাসের পথ পর্যন্ত এবং সন্ধ্যায় তার চলা এক মাসের পথ পর্যন্ত।"

এর আরো বিস্তারিত বর্ণনা এসেছে সূরা সাদ-এ। সেখানে বলা হয়েছে ঃ

فَسَخَّرَنَا لَهُ الرِّيْحَ تَجْرِيْ بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ يَشَأَّءُ .

"কাজেই আমি তার জন্য বায়ুকে বশীভূত করে দিয়েছিলাম, যা তার হকুমে সহজে চলাচল করতো যেদিকে সে যেতে চাইতো।"

এ থেকে জানা যায়, বাতাসকে হযরত সুণায়মানের হকুমে এভাবে অনুগত করে দেয়া হয়েছিল যে, তাঁর রাজ্যের এক মাস দূরত্বের পথ পর্যন্ত যে কোনো স্থানে তিনি সহজে সফর করতে পারতেন। যাওয়ার সময়ও সবসময় তাঁর ইচ্ছা অনুযায়ী অনুকূল বাতাস পেতেন আবার ফেরার সময়ও। বাইবেল ও আধুনিক ঐতিহাসিক গবেষণা ও অনুসন্ধান থেকে এ বিষয়বস্তুর ওপর যে আলোকপাত হয় তা হচ্ছে এই যে, হযরত সুলায়মান তাঁর রাজত্বকালে নৌবাণিজ্যের ব্যাপক বিস্তার ঘটান। একদিকে ইসমূন জাবের বন্দর থেকে তাঁর বাণিজ্য বহর লোহিত সাগরে ইয়ামেন এবং অন্যান্য পূর্ব ও দক্ষিণ দেশসমূহে যাতায়াত করতো এবং অন্যদিকে ভূমধ্যসাগরের বন্দরসমূহ থেকে তাঁর নৌবহর (যাকে বাইবেলে তশীশী নৌবহর বলা হয়েছে) পশ্চিম দেশসমূহে যেতো। ইসমূন জাবের তাঁর সময়ের যে বিশাল চুন্নী পাওয়া গেছে তার সাথে তুলনীয় কোনো চুন্নী আজ পর্যন্ত পশ্চিম এশিয়া ও মধ্যপ্রাচ্যে পাওয়া যায়নি। প্রত্নতত্ব বিশেষজ্ঞগণের মতে এখানে আদুমের আরাবাহ এলাকার খনি থেকে আশোধিত লোহাও তামা আনা হতো এবং এই চুন্নীতে গলাবার পর সেগুলো অন্যান্য কাজ ছাড়া জাহাজ নির্মাণ কাজেও ব্যবহার করা হতো। এ থেকে কুরআন মজীদে হ্যরত সুলায়মান আলাইহিস সালাম সম্পর্কে সূরা সাবায় যে কথা বলা হয়েছে আর আমি তার জন্য গলিত ধাতুর ঝরণা প্রবাহিত করে ﴿ وَٱسْلَفْنَا لَهُ عَبْنَ الْقَطْرِ দির্মেছিলাম) তার ওপর আলোকপাত হয়। তাছাড়া এ ঐতিহাসিক প্রেক্ষাপট সামনে রাখলে হযরত সুলায়মানের জন্য এক মাসের পথ পর্যন্ত বায়ু প্রবাহকে "বশীভূত" করার অর্থ অনুধাবন করা যায়। সেকালে সামৃদ্রিক সফর পুরোপুরি অনুকৃল বাতাসের ওপর নির্ভর कर्तरा । भरान जान्नार रयतक मुनायभारनत अि विरमय जनुधर करति हिलन, यात करन তাঁর দুটি সামুদ্রিক বহর সবসময় তাঁর ইচ্ছা অনুযায়ী এই অনুকূল বাতাস পেতো। তবুও यि বাতাসের ওপর হ্যরত সুলায়মানকে হকুম চালাবার কোনো কর্তৃত্ব ক্ষমতা দেয়া হয়ে থাকে যেমন تَجْرِيُ بِاَمُره (তার হকুমে চলতো) এর শদাবলীর বাহ্যিক অর্থ থেকে মনে হয়, তাহলে আল্লাহর কুদরাতের জন্য এটা কোনো অস্বাভাবিক ব্যাপার নয়। তিনি নিজের রাজ্যের মালিক। নিজের যে কোনো বান্দাকে যে কোনো ক্ষমতা তিনি চাইলে দিতে পারেন। তিনি কাউকে কোনো ইখতিয়ার ও ক্ষমতা দান করলে আমাদের মনকটের কোনো কারণ নেই।

৭৫. সুরা সাবা-য় এর বিস্তারিত বর্ণনা এভাবে দেয়া হয়েছে ঃ

وَمِنَ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴿ وَمَنْ يَّزِغْ مِنْهُمْ عَنْ آمْرِنَا نُذَقِهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيْدِ وَيَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَّحَارِيْبَ وَتَمَاثِيْلَ وَجِفَانِ كَالْجَوَابِ وَقُدُورٍ رُسِيْتٍ ﴿ ...... فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَادَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتَهَ إِلاَّ دَأَبَّةُ الْاَرْضِ تَاكُلُ مِنْسَاتَهُ ۚ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَالَبِثُواْ في الْعَذَابِ الْمُهِيْنِ مُ \_ سبا : ١٦-٤١

''আর জ্বিনদের মধ্য থেকে এমন জিনকে আমি তার জন্য অনুগত করে দিয়েছিলাম যারা তার রবের হকুমে তার সামনে কাজ করতো। আর তাদের মধ্য থেকে যে কেউ আমার হকুম অমান্য করতো আমি তাকে জ্বনন্ত আগুনের স্বাদ আস্বাদন করাতাম। তারা তার জন্য যেমন সে চাইতো প্রাসাদ, মূর্তি, হাউজের মতো বড় আকারের পাত্র এবং দৃঢ় ভাবে স্থাপিত ডেগ নির্মাণ করতো।.....তারপর যখন আমি সুশায়মানকে মৃত্যু দান করলাম, এই জিনদেরকে তার মৃত্যুর কথা জানালো কেবল মাটির পোকা (অর্থাৎ ঘূণ) যারা তার লাঠি খাচ্ছিল। তাই যখন সে পড়ে গেলো তখন জিনেরা বুঝতে পারলো যে, তারা যদি সত্যিই অদৃশ্য বিষয় অবগত থাকতো তাহলে এ লাঞ্ছনাকর শাস্তিতে এত দীর্ঘ সময় সময় আবদ্ধ থাকতো না।"এ আয়াত থেকে একথা সুস্পষ্ট হয়ে যায় যে, হয়রত সুলায়মানকে যেস্ব জিনের ওপর কর্তৃত্ব দেয়া হয়েছিল এবং যারা তাঁর বিভিন্ন কাজ করে দিতো তারা এমন পর্যায়ের জিন ছিল যাদের সম্পর্কে আরব মুশরিকদের বিশ্বাস ছিল এবং তারা নিজেরাও এ তুল ধারণা পোষণ করতো যে, তারা অদৃশ্য বিষয়ের জ্ঞান রাখে। এখন যে ব্যক্তি সতর্ক দৃষ্টিতে কুরুআন মন্ত্রীদ পড়বে এবং নিজের পূর্বাহ্নের বদ্ধমূল ধ্যান-ধারণার অনুসারী না হয়ে পড়বে, সে নিজেই দেখে নিতে পারে যেখানে কুরআন নির্বিশেষে "শয়তান" ও "জিন" শব্দ ব্যবহার করে সেখানে তার অর্থ হয় কোন্ ধরনের সৃষ্টি এবং আরবের মুশরিকরা যাদেরকে অদৃশ্য জ্ঞানের অধিকারী বলে মনে করতো কুরুআনের

আধুনিক যুগের মুফাসসিরগণ একথা প্রমাণ করার জন্য কোমর বেঁধে নেমেছেন যে, হযরত সুলায়মানের জন্য যেসব জিন ও শয়তানকে অনুগত করে দেয়া হয়েছিল তারা মানুষ ছিল এবং আশেপাশের বিভিন্ন সম্প্রদায় থেকে তাদেরকে সংগ্রহ করা হয়েছিল। কিন্তু কুরআনের শব্দাবলীর মধ্যে তাদের এ ধরনের জটিল অর্থ করার শুধু যে, কোনো অবকাশই নেই তাই নয় বরং কুরআনের যেখানেই এ ঘটনাটি এসেছে সেখানে আগে পিছের আলোচনা ও বর্ণনাভংগীই এ অর্থের পথে পরিষ্কার অন্তরায় সৃষ্টি করেছে। হয়রত সুলায়মানের জন্য ইমারত নির্মাণকারীরা যদি মানুষই হয়ে থাকবে তাহলে তাদের এমন কি বিশেষত্ব ছিল যে, তাদের কথা কুরআন মন্ধীদে এমন বিশেষভাবে বর্ণনা করা হয়েছে ?

দৃষ্টিতে তারা কোন ধরনের জিন।

وَٱبَّوْبَ إِذْنَادَى رَبَّهُ ٱبِّى مَسَّنِى النَّرُ وَٱثْبَ ٱرْحَكُرُ الرِّحِيِينَ ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرِّ وَّالْيَلْهُ اَهْلَهُ وَمِثْلَهُ رُمَّهُ مِنْ عِنْدِنَا وَذِكْرَى لِلْعَبِدِينَ ۞

আর এে একই বৃদ্ধিমতা, প্রজ্ঞা ও জ্ঞান) আমি আইয়ুবকে দিয়েছিলাম। <sup>৭৬</sup> শ্বরণ করো, যখন সে তার রবকে ডাকলো, "আমি রোগগস্ত হয়ে গেছি এবং তৃমি করুণাকারীদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ করুণাকারী।" <sup>৭৭</sup> আমি তার দোয়া কবুল করেছিলাম, তার যে কষ্ট ছিল তা দূর করে দিয়েছিলাম<sup>৭৮</sup> এবং শুধুমাত্র তার পরিবার পরিজনই তাকে দেইনি বরং এই সাথে এ পরিমাণ আরো দিয়েছিলাম, নিজের বিশেষ করুণা হিসেবে এবং এজন্য যে, এটা একটা শিক্ষা হবে ইবাদাতকারীদের জন্য। <sup>৭৯</sup>

মিসরের পিরামিড থেকে শুকু করে নিউইয়র্কের গগণচুদ্বী ইমারতগুলো পর্যস্ত কোনটি মানুষ তৈরি করেনি ? অথচ কোনো বাদশাহ, ধনকুবের ও বিশ্বখ্যাত ব্যবসায়ীর জন্য এমন ধরনের "জিন" ও "শয়তান" সরবরাহ করা হয়নি যা হয়রত সুলামানের জন্য করা হয়েছিল।

৭৬. হ্যরত আইয়ুবের (আ) ব্যক্তিত্ব, সময়, জাতীয়তা সব বিষয়েই মতবিরোধ আছে। আধুনিক যুগের মুফাসসিরগণের মধ্য থেকে কেউ তাঁকে ইসরাঈলী গণ্য করেন। কেউ বলেন, তিনি মিসরীয়। আবার কেউ বলেন, আরব ছিলেন। কারো মতে, তিনি ছিলেন হ্যরত মুসার পূর্ববর্তীকালের লোক। কেউ বলেন, তিনি হ্যরত দাউদ (আ) ও সুলায়মানের (আ) আমলের লোক। আবার কেউ তাঁকে তাঁদেরও পরবর্তীকালের পুরাতন নিয়মে সংযোজিত ইয়োব তথা আইয়ুবের সিফর বা আইয়ুবের সহীফা। তার ভাষা, বর্ণনা ভংগী ও বক্তব্য দেখে এসব বিভিন্ন মত প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। এ ক্ষেত্রে অন্য কোনো ঐতিহাসিক প্রমাণ সাক্ষ্য প্রমাণ নেই। এ ইয়োব বা আইয়ুবের সহীফার অবস্থা হচ্ছে এই যে, এর বিষয়বস্তুর মধ্যে রয়েছে বৈপরিত্য এবং এর বর্ণনা কুরুষ্বান মন্ধীদের বর্ণনা থেকে এত বেশী ভিনুতর যে, উভয়কে একসাথে মেনে নেয়া যেতে পারে না। কাজেই আমরা এর ওপর একটুও নির্ভর করতে পারি না। বড় জাের নির্ভরযােগ্য সাক্ষ্য যদি কিছু হয় তাহলে তা হচ্ছে এই যে. ইয়াসইয়াহ (যিসাই) নবী ও হিযকিইল (যিহিস্কেল) নবীর সহীফায় তাঁর উল্লেখ করা হয়েছে এবং এ সহীফা দু'টি ঐতিহাসিক দিক দিয়ে বেশী নির্ভরযোগ্য। ইয়াসইয়াহ নবী খৃস্টপূর্ব অষ্টম এবং হিযকীইল নবী খৃস্টপূর্ব ষষ্ঠ শতকে অতিক্রান্ত হয়েছেন। তাই নিশ্চয়তা সহকারে বলা যেতে পারে যে, হযরত আইয়ুব আলাইহিস সালাম খৃষ্টপূর্ব নবম শতক বা এরও পূর্বের নবী ছিলেন। তাঁর জাতীয়তা সম্পর্কে বলা যেতে পারে, সূরা নিসার ১৬৩ ও সূরা আনআমের ৮৪ আয়াতে যেভাবে তাঁর আলোচনা এসেছে তা থেকে অনুমান করা যেতে পারে যে, তিনি বনী ইসরাঈলের অন্তরভুক্ত ছিলেন। কিন্তু ওহাব

ইবনে মুনাববিহের এ বর্ণনাও একেবারে অযৌক্তিক নয় যে, তিনি হযরত ইসহাকের (আ) পুত্র ঈসূর বংশধর ছিলেন।

৭৭. দোয়ার ধরন অত্যন্ত পবিত্র, সৃক্ষ ও নমনীয়। সংক্ষিপ্ত বাক্যের মাধ্যমে নিজের কষ্টের কথা বলে যাচ্ছেন এবং এরপর একথা বলেই থেমে যাচ্ছেন—"তুমি করুণাকারীদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ।" পরে কোনো অভিযোগ ও নালিশ নেই, কোনো জিনিসের দাবী নেই। দোয়ার এই ভংগিমা যে উন্নত মর্যাদা সম্পন্ন চিন্রটি তুলে ধরে তা হচ্ছে এই যে, কোনো পরম ধৈর্যশীল, অল্লে তুষ্ট, ভদ্র ও আত্মমর্যাদা সম্পন্ন ব্যক্তি দিনের পর দিন অনাহার ক্লিষ্টতার দুঃসহ জ্বালায় ব্যাকুল হয়ে কোনো পরমদাতা ও দয়ালু ব্যক্তির সামনে কেবলমাত্র এতটুকু বলেই ক্ষান্ত হয়ে যায়। "আমি অনাহারে আছি এবং আপনি বড়ই দানশীল।" এরপর সে আর মুখে কিছুই উচ্চারণ করতে পারে না।

৭৮. সূরা সাদের চতুর্থ রুকৃতে এর যে বিস্তারিত বিবরণ দেয়া হয়েছে তা হচ্ছে এই যে, আল্লাহ তাঁকে বলেনঃ

"নিজের পা দিয়ে আঘাত করো, এ ঠাণ্ডা পানি মজুদ আছে গোসল ও পান করার জনা।"

এ থেকে জানা যায়, মাটিতে পা ঠুকবার সাথে সাথেই আল্লাহ তাঁর জন্য একটি প্রাকৃতিক ঝরণাধারা প্রবাহিত করেন। এ ঝরণার পানির বৈশিষ্ট ছিল এই যে, এ পানি পান ও এতে গোসল করার সাথে সাথেই তিনি রোগমুক্ত হয়ে যান। এ রোগ নিরাময়ে এদিকে ইংগিত করে যে, তাঁর কোনো মারাত্মক চর্মরোগ হয়েছিল। বাইবেলের বর্ণনাও এর সমর্থক। বাইবেল বলছে, তাঁর সমস্ত শরীর পা থেকে মাথা পর্যন্ত ফোঁড়ায় ভরে গিয়েছিল।

(ইয়োব ২ % ৭)

৭৯. এ কাহিনীর মধ্য দিয়ে ক্রআন মজীদ হযরত আইয়ুবকে এমনতাবে পেশ করেছে যার ফলে তাঁকে সবরের প্রতিমূর্তি মনে হয়। এরপর ক্রআন বলছে, তাঁর জীবন ইবাদাতকারীদের জন্য একটি আদর্শ। অন্যদিকে বাইবেলের আইয়ুবের সহীকা (ইয়োব) পড়লে সেখানে এমন এক ব্যক্তির ছবি ফুটে উঠবে যিনি আল্লাহর বিরুদ্ধে অভিযোগে সোচার এবং নিজের বিপদের জন্য আপাদমন্তক ফরীয়াদী হয়ে আছেন। বারবার তাঁর মুখ থেকে এ বাক্যটি নিঃসৃত হচ্ছেঃ "বিনৃপ্ত হোক সেদিন যেদিন আমার জন্ম হয়েছিল।" "আমি কেন গর্ভে মরে যাইনি ?" "মায়ের পেট থেকে বের হওয়া মাত্র আমি কেন প্রাণত্যাগ করিনি ?" বারবার তিনি আল্লাহর বিরুদ্ধে অভিযোগ করছেন "সর্বশক্তিমানের বান আমার ভিতরে প্রবিষ্ট, আমার আত্মা তাঁরই বিষপান করছে, ঈশ্বরীয় ত্রাসদল আমার বিরুদ্ধে শ্রেণীবদ্ধ।" "হে মনুষ্য দর্শক, আমি যদি পাপ করে থাকি, তবে আমার কর্মে তোমার কি হয় ? তুমি কেন আমাকে তোমার শর লক্ষ্ক করেছো ? আমিতো আপনার ভারে আপনি হয়েছি। তুমি আমার অধর্ম ক্ষমা কর না কেন ? আমার অপরাধ দ্র কর না কেন ?" "আমি ঈশ্বকে বলবো আমাকে দোষী করো না ; আমাকে বল আমার স্থার্থ কি কারণে বিবাদ করছো। এটা কি ভাল যে, তুমি উপদ্রব করবে ? তোমার হস্তনির্মিত বস্তু তুমি তুচ্ছ

করবে ? দুষ্টগণের মন্ত্রণায় প্রসন্ন হবে ?" তাঁর তিন বন্ধু এসে তাঁকে সান্ত্রনা দেন এবং ধৈর্য, আত্মসমর্পণ ও সন্তুষ্টিলাভ করার পরামর্শ দেন। কিন্তু তিনি কোনো কথা ভনেন না। তিনি তাদের পরামর্শের জবাবে আল্লাহর বিরুদ্ধে একের পর এক অভিযোগ আনতে থাকেন। এবং তাদের শত বুঝাবার পরও জোর দিয়ে বলতে থাকেন যে, আল্লাহর এ কাজের মধ্যে কোনো প্রজ্ঞা ও কল্যাণ নেই, আছে ও ধু একটা জুলুম, যা আমার মতো মুতাকী ও ইবাদাতকারী ব্যক্তির প্রতি করা হচ্ছে। তিনি আল্লাহর ব্যবস্থাপনার কঠোর সমালোচনা করেন এই বলে যে, একদিকে দুষ্কৃতকারীদেরকে অনুগৃহীত করা হয় এবং অন্যদিকে সুকৃতিকারীদেরকে জুলুম নির্যাতনে অতিষ্ঠ করা হয়। নিজের সৎকর্মগুলোকে তিনি এক এক করে গণনা করেন তারপর এর প্রতিদানে আল্লাহ তাঁকে যেসব কষ্ট দিয়েছেন সেগুলো বর্ণনা করতে থাকেন এবং এরপর বলেন, আল্লাহর কাছে যদি কোনো জবাব থাকে তাহলে তিনি বলুন কোনু অপরাধের শান্তি হিসেবে আমার সাথে এ ব্যবহার করা হয়েছে? নিজের মুষ্টা ও প্রভুর বিরুদ্ধে তার এ অভিযোগ ধীরে ধীরে এত বেশী বেড়ে যেতে থাকে যে, শেষে তাঁর বন্ধুরা তাঁর কথার জবাব দেয়া বন্ধ করে দেন। তারা চুপ করে যান। তথন চতুর্থ এক ব্যক্তি, যিনি তাঁদের কথা নিরবে শুনছিলেন, মাঝখান থেকে হস্তক্ষেপ করেন এবং আইয়ুবকে এ ব্যাপারে ভীষণভাবে তিরস্কার করতে থাকেন যে, "তিনি তো আল্লাহকে নয় বরং নিজেকে সঠিক গণ্য করছেন।" এ ভাষণ শেষ হবার আগেই মাঝখান থেকে আল্লাহ নিজেই বলে ওঠেন এবং তারপর তাঁর ও আইয়বের মধ্যে খুব মুখোমুখী বিভর্ক হতে থাকে। এ পুরো কাহিনীটি পড়তে পড়তে আমরা একবারও অনুভব করি না যে, আমরা এমন এক অতুলনীয় ধৈর্যশীল নবীর অবস্থা ও কথা পড়ছি যার চিত্র করআন ইবাদাতকারীদের জন্য শিক্ষণীয় ও আদর্শ হিসেবে পেশ করছে।

विचारत त्राभात श्रष्ट, এ भुष्ठरकत अथम ज्ञान এक धतरनत कथा तरा, मास्यारनत অংশ বলে ভিন্ন কথা এবং শেষে ফলাফল দেখা যায় সম্পূর্ণ অন্য কিছু। এ তিন অংশের মধ্যে কোনো সামঞ্জস্য ও সাদৃশ্য নেই। প্রথম অংশ বলে, আইয়ুব একজন বড়ই সত্যনিষ্ঠ, খোদাভীক ও কুকর্ম ত্যাগকারী সিদ্ধ পুরুষ ছিলেন। এই সংগে তিনি এতই ধনাঢ্য ছিলেন যে, "পূর্ব দেশের লোকদের মধ্যে তিনিই ছিলেন সর্বাপেক্ষা বড়লোক।" একদিন আল্লাহর কাছে তাঁর (অর্থাৎ আল্লাহর নিজের) পুত্রগণ হাজির হন। তাদের সাথে শয়তানও আসে। আল্লাহ সেই মন্ধলিসে তার বান্দা আইয়ুবের জন্য গর্ব করেন। শয়তান বলে, আপনি তাকে যা কিছু দিয়ে রেখেছেন তারপর সে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ না করলে আর কি করবে ? তার প্রতি যেসব অনুগ্রহ করেছেন সেগুলো একবার ছিনিয়ে নেন তারপর দেখুন সে যদি আপনার মুখের ওপর আপনাকে অস্বীকার না করে থাকে তাহলে আমার নাম শয়তান নয়। আল্লাহ শ্লেন, ঠিক আছে, তার সব কিছু তোমার হস্তগত করে দেয়া হচ্ছে, শুধুমাত্র তার শারীরীক কোনো ক্ষতি করো না। শয়তান গিয়ে আইয়ুবের সমস্ত ধন-দওলত ও পরিবার পরিজন ধ্বংস করে দেয়। আইয়ুব সবকিছু থেকে বঞ্চিত হয়ে তথুমাত্র একাই থেকে যান। কিন্তু এতে আইয়ুবের মনে কোনো দৃঃখ ও ক্ষোভ জাগেনি। তিনি আল্লাহকে সিজদা করেন এবং বলেন. "আমি মায়ের গর্ভ থেকে উলংগ এসেছি এবং উলংগই ফিরে যাবো ; খোদাই দিয়েছেন আবার খোদাই নিয়েছেন, খোদার নাম ধন্য হোক।" আবার এক দিন আল্লাহর দরবারে একই ধরনের একটি মজলিস বসে। তাঁর ছেলেরা আসে, শয়তানও আসে।

শয়তানকে বলেন, আইযুব কেমন সত্যনিষ্ঠ প্রমাণিত হয়েছে দেখে নাও। শয়তান বলে, আচ্ছা, জনাব, তার শরীরকে একবার বিপদগ্রস্থ করে দেখুন সে আপনার মুখের ওপর আপনার কুফরী করবে। আল্লাহ বলেন, ঠিক আছে যাও, তাকে তোমার হাতে দেয়া হচ্ছে, তবে তার প্রাণটি যেন সংরক্ষিত থাকে। অতপর শয়তান ফিরে যায়। সে "আইয়ুবকে মাধার চাঁদি থেকে পায়ের তালু পর্যস্ত ভয়ংকর যন্ত্রণাদায়ক ফোড়ায় ভরে দেয়।" তার স্ত্রী তাকে বলে, "এখনো কি তুমি তোমার সত্যনিষ্ঠার ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকবে ? আল্লাহকে অমান্য করো এবং প্রাণত্যাগ করো।" তিনি জবাব দেন, "তুমি মুঢ়া ব্রীর মতো কথা বলছো। আমরা কি আল্লাহর কাছ থেকে শুধু সুখ পাবো, দুঃখ পাবো না।"

এ হচ্ছে আইয়ুবের সহীফার (ইয়োব পুস্তক) প্রথম ও দ্বিতীয় অধ্যায়ের সংক্রিপ্ত সার। কিন্তু এরপর তৃতীয় অধ্যায়ে একটি ভিন্নতর বিষয়কত্ব তর হয়েছে। এটি বিয়াল্লিশতম অধ্যায় পর্যস্ত ছড়িয়ে রয়েছে। এসব অধ্যায়ে হয়রত আইয়ুবের ধৈর্যহীনতা এবং আল্লাহর বিরদ্ধে অভিযোগ ও দোষারোপের একটি ধারাবাহিক কাহিনী বর্ণনা করা হয়েছে। তা থেকে একথা পুরোপুরি প্রমাণিত হয়ে যায় যে, হয়রত আইয়ুবের সম্পর্কে আল্লাহর অনুমান ভূল ও শয়তানের অনুমান সঠিক ছিল। তারপর বিয়াল্লিশতম অধ্যায়ের শেষের দিকে আল্লাহর সাথে একচোট তর্ক বিতর্ক করার পর ধৈর্য, কৃতজ্ঞতা ও তাওয়াকুলের ভিন্তিতে নয় বরং আল্লাহর তিরস্কার ও ধমক খেয়ে আইয়ুব তার কাছ থেকে ক্ষমা চেয়ে নেন এবং তিনি তা গ্রহণ করে তার সমস্ত কষ্ট দূর করে দেন। এরপর তাকে পূর্বের চেয়ে কয়েকগুণ বেশী সম্পদ দান করেন। এ শেষ অংশটি পড়তে পিয়ে মনে হবে আইয়ুব ও আল্লাহ উভয়েই শয়তানের চ্যালেজ্বের মোকাবিলায় ব্যর্থ প্রমাণিত হয়েছেন। তারপর নেহাত নিজ্বের কথা রাখার জন্যই আল্লাহ ধমক দিয়ে তাকে মাফ চাইতে বাধ্য করেন এবং মাফ চাওয়ার সাথে সাথেই তা গ্রহণ করে নেন, যাতে শয়তানের সামনে তাকৈ লচ্ছ্রিত হতে না হয়।

এ পৃস্তকটি নিজ মুখেই একথা ঘোষণা করছে যে, এটি আল্লাহর বা হ্যরত আইয়ুবের বাণী নয়। বরং হ্যরত আইয়ুবের জামানার বইও নয় এটি। তাঁর ইন্তেকালের শত শত বছর পরে কোনো এক ব্যক্তি আইয়ুবের ঘটনাকে ভিত্তি করে "ইউস্ফ যোলায়খা" ধরনের একটি চমকপ্রদ কাহিনী কাব্য রচনা করেন। তাতে আইয়ুব (ইয়োব) তৈমনীয় ইলীফস, শৃহীয় বিলদদ, নামাথীয় সোফর, বৃষীয় বারখেলের পুত্র ইলীহু প্রমুখ কয়েকটি চরিত্র উপস্থাপন করে তাদের মুখ দিয়ে বিশ্ব-জাহানের ব্যবস্থাপনা সম্পর্কে আসলে তিনি নিজ্কের মনগড়া দর্শন বর্ণনা করেছেন। তার কাব্য প্রতিভা ও চমৎকার বর্ণনা ভংগীর যতই প্রশংসা করতে পারেন করুন কিন্তু তাকে পবিত্র কিতাব ও আসমানী সহীফার অন্তরভুক্ত করার কোনো অর্ধ নেই। আইয়ুব আলাইহিস সালামের জীবনী ও সীরাতের সাথে তার সম্পর্ক ঠিক তত্টুকু যতটুকু সম্পর্ক আছে "ইউস্ফ যোলায়খা"র সাথে ইউস্ফ আলাইহিস সালামের। বরং সম্ভবত অতটুকুও নেই। বড়জোর আমরা এতটুকু বলতে পারি যে, এ পৃস্তকের প্রথম ও শেষ অংশে যেসব ঘটনা বলা হয়েছে তার মধ্যে সঠিক ইতিহাসের একটি উপাদান পাওয়া যায়। কবি তা শ্রুতি থেকে প্রহণ করে থাকবেন, যা তাঁর যুগে মুখে প্রচলিত ছিল অথবা বর্তমানে দুস্প্রাপ্য এমন কোনো সহীফাহ থেকে নিয়ে থাকবেন।

وَ الْمَهُ عِيْلُ وَ الْحَرِيْسُ وَذَا الْحِفْلِ وَكُنَّ مِنَ الصَّبِرِيْنَ ﴿ كُنَّ مِنَ الصَّبِرِيْنَ ﴿ وَالْمُونِ الْمَدِيْنَ ﴿ وَالنَّوْنِ الْمَدِيْنَ ﴿ وَالنَّوْنِ الْمَدَّ مَنَ الصَّبِحِيْنَ ﴿ وَذَا النَّوْنِ الْمَدَّ مَنَ الصَّبِحِيْنَ ﴿ وَكُنْ اللَّهِ مِنَ الطَّلِمِيْنَ ۚ فَا الطَّلِمِيْنَ ۚ فَا السَّجَبْنَا لَهُ السَّجَبْنَا لَهُ السَّاعِيْنَ الطَّلِمِيْنَ فَا السَّعَجَبْنَا لَهُ السَّعَجَبْنَا لَهُ السَّعَجَبْنَا لَهُ السَّعَجَبْنَا لَهُ وَالسَّاعِيْنَ ﴿ وَكُنْ لِكَ نَنْجِي الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾

আর এ নিয়ামতই ইসমাঈল, ইদরীস<sup>৮০</sup> ও যুলকিফ্লকে<sup>৮১</sup> দিয়েছিলাম, এরা সবাই সবরকারী ছিল এবং এদেরকে আমি নিজের অনুগ্রহের মধ্যে প্রবেশ করিয়েছিলাম, তারা ছিল সংকর্মশীল।

षात माष्ठशानात्म् थामि ष्रमूथश्चाक्षन करतिष्ट्रनाम। भेरे यत्न करता यथन स्म तागानिण श्रा हिन गिराष्ट्रिन विश्व विश्व मान करतिष्ट्रन थामि जात्क भाकपाछ कर्त्रता ना। भेरे भारि स्म व्यक्तनार्त्रत मथा श्याक एएक एक एक प्रि माण्य होणा थात्र काला हैनाश्च त्नरें, भवित लामात मखा, ष्रवगारें यामि ष्रभताथ करतिष्टि। " ज्थन थामि जात्र मासा कर्न करतिष्टिनाम এवः मूश्य श्याक जात्क मूक्ति मिराष्ट्रिनाम, यात्र এनार्वरें यामि मूमिनम्बरक एक्षांत्र करत् थाकि।

৮০. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন সূরা রূমের ৩৩ টীকা।

৮১. "যুলকিফ্ল"-এর শান্দিক অনুবাদ হচ্ছে "ভাগ্যবান" এবং অর্থ হচ্ছে নৈতিক মাহাত্ম ও পরকালীন সওয়াবের দৃষ্টিতে ভাগ্যবান, পার্থিব স্বার্থ ও লাভের দৃষ্টিতে নয়। এটি সংশ্লিষ্ট মনীষীর নাম নয় বরং তাঁর উপাধি। কুরআন মজীদে দু'জায়গায় তাঁর কথা বলা হয়েছে। দু'জায়গায়ই তাঁকে এ উপাধির মাধ্যমে স্বরণ করা হয়েছে, নামের সাহায্যে নয়।

কে এই যুলকিফ্ল ? কি তাঁর পরিচয় ? কোন্ দেশ ও জাতির সাথে তাঁর সম্পর্কে ছিল ? তিনি কোন্ যুগের লোক ছিলেন ? এ সম্পর্কে যুফাসিরগণের উক্তিগুলো বড় বেশী বিক্ষিপ্ত। কেউ বলেন, এটি হযরত যাকারিয়ার (আ) দিতীয় নাম (অথচ এটি একটি সুম্পৃষ্ট ভূল কথা। কারণ, তাঁর আলোচনা এর পরই সামনের দিকে আসছে)। কেউ বলেন, তিনি হচ্ছেন হযরত ইলিয়াস (আ)। কেউ ইউশা' ইবনে নূনের নাম নেন। কেউ বলেন, তিনি আল ইয়াসা (অথচ এটিও ভূল। কারণ, সূরা সা'দ-এ তাঁর কথাও "যুলকিফ্ল"-এর কথা আলাদা আলাদা করে বলা হয়েছে।) কেউ তাঁকে হযরত আল ইয়াসার (আ) খলীফা বলেন। আবার কারোর বক্তব্য হচ্ছে, তিনি ছিলেন হযরত আইয়ুবের ছেলে। হযরত আইয়ুবের (আ)

পরে তিনি নবী হন এবং তাঁর আসল নাম ছিল বিশর। আল্লামা আল্সী তাঁর রহেল মা'আনী প্রস্থে লিখেছেনঃ ইহুদীদের দাবী হচ্ছে, তিনি হিযকিইল (যিহিস্কেল) নবী। বনী ইসরাঈলদের পরাধীনতার (৫৯৭ খৃঃ পৃঃ) যুগে তিনি নবুওয়াতের মর্যাদায় অভিসিক্ত হন এবং খাবুর (কবার) নদীর তীরে একটি জ্বনপদে নবুওয়াতের দায়িত্ব পালন করতে থাকেন।"

এ বিভিন্ন উক্তি ও মতামতের ভিত্তিতে তিনি যথার্থই কোন নবী ছিলেন নিশ্চিত নির্ভরতার সাথে বলা যেতে পারে না। বর্তমান যুগের মুফাসসিরগণ হিযকিইল নবীর দিকে ঝুঁকে পড়েছেন। কিন্তু এ মত গ্রহণের পক্ষে আমি কোনো ন্যায় সংগত যুক্তি-প্রমাণ পেলাম না। তবুও এর সপক্ষে কোনো যথাযথ প্রমাণ পেলে এ মতটিকে অগ্রাধিকার দেয়া যেতে পারে। কারণ, বাইবেলের হিয়কিইল সহীফাটি দেখলে মনে হয় যথার্থই এ আয়াতে তাঁর যে প্রশংসা করা হয়েছে তিনি তার হকদার অর্থাৎ ধৈর্যশীল ও সৎকর্মপরায়ণ। জেরুসালেম শেষবার ধ্বংস হবার আগে বখতে নসরের হাতে যারা গ্রেফভার হয়েছিল তিনি ছিলেন তাদের একজন। বখতে নসর ইরাকে ইসরাঈলী কয়েদীদের একটি উপনিবেশ গড়ে তুলেছিল খাবুর (কবার) নদীর তীরে এর নাম ছিল তেলআবীব। এ স্থানেই ৫৯৪ খুস্টপূর্বান্দে হ্যরত হিয়কিইল নবুওয়াতের মর্যাদায় অভিসিক্ত হন। তখন তাঁর বয়স ছিল ৩০ বছর। অবিশ্রান্তভাবে ২২ বছর ধরে তিনি একদিকে বিপদগ্রস্ত ইসুরাঈলীদেরকে এবং অন্যদিকে জেব্দুসালেমের গাফেল ও অস্থির-বিহ্বল অধিবাসী ও শাসকদেরকে সজাগ করার দায়িত পালন করতে থাকেন। এ মহান দায়িত পালনের ক্ষেত্রে তাঁর নিষ্ঠা ও আত্মনিমগুতা অবশ্য প্রণিধানযোগ্য। একটি ঘটনা থেকে এ বিষয়টি অনুমান করা যেতে পারে। নবুওয়াতের নবম বছরে তাঁর স্ত্রী, যাকে তিনি নিজেই বলেন, "নয়নের প্রীতি পাত্র" ইন্তিকাল করেন। লোকেরা শোক প্রকাশের জন্য তাঁর বাড়িতে জ্বমায়েত হয়। এদিকে তিনি নিজের মানসিক যন্ত্রণা ও শোকের কথা বাদ দিয়ে নিজের সম্প্রদায়কে আল্লাহর আযাবের ভয় দেখাতে থাকেন। এ আযাব সে সময় তাদের মাথার ওপর ঝুলছিল। (২৪ ঃ ১৫-২৭) বাইবেলের যিহিন্তেল পুস্তক এমন একটি পুস্তক যা পড়ে মনে হয় সত্যি এটি আল্লাহর কালাম।

৮২. অর্থাৎ হ্যরত ইউনুছ (আ)। কোথাও সরাসরি তাঁর নাম নেয়া হয়েছে আবার কোথাও "যুনুন" ও "সাহেবুল হূত" বা মাছওয়ালা উপাধির মাধ্যমে তাঁকে শ্বরণ করা হয়েছে। তিনি মাছ ধরতেন বা বেচতেন বলে তাঁকে মাছওয়ালা বলা হতো না বরং আল্লাহর হকুমে একটি মাছ তাঁকে গিলে ফেলেছিল, তাই তাঁকে বলা হয়েছে মাছওয়ালা। স্রা সাফ্ফাতের ১৪২ আয়াতে একথা বর্ণনা করা হয়েছে। আরো বেশী জানার জন্য দেখুন তাফহীমুল কুরআন, সুরা ইউনুস ৯৮-১০০ এবং আস সাফ্ফাত ৭৭-৮৫ টীকা।

৮৩. অর্থাৎ তিনি নিজের সম্প্রদায়ের প্রতি অসন্তুষ্ট হয়ে চলে যান। আল্লাহর পক্ষ থেকে তথনো হিজরত করার হকুম আসেনি, যার ফলে তাঁর পক্ষে নিজের কর্তব্য ত্যাগ করা জায়েয় হতে পারতো।

৮৪. তিনি মনে করেছিলেন, আমার সম্প্রদায়ের ওপর আল্লাহর আযাব এসে যাছে। এখন আমাকে কোপাও গিয়ে আশ্রয় নেয়া উচিত। না হলে আমি নিজেও আযাবের মধ্যে ঘেরাও হয়ে যাবো। নীতিগতভাবে এ বিষয়টি তো পাকড়াওযোগ্য ছিল না। কিন্তু নবীর পক্ষে আল্লাহর হুকুম ছাড়া দায়িত্ব ছেড়ে চলে যাওয়া ছিল পাকড়াওযোগ্য। وَزُكِرِيَّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبِّلاَ تَنَارُنِی فَوْدًا وَّانْتَ خَيْرُ الْورِثِیْنَ فَیْ فَاشْتَجَبْنَالَهٌ نَ وَوَهَبْنَالَهٌ یَحْیٰی وَاَمْلَحْنَالَهٌ زُوْجَهُ ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرُتِ وَیَنْ عُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴿ وَكَانُوا لَنَا خَشِعِیْنَ ﴿

আর যাকারিয়ার কথা (শ্বরণ করো), যখন সে তার রবকে ডেকে বলেছিল ঃ "হে আমার প্রতিপালক! আমাকে একাকী ছেড়ে দিয়ো না এবং সবচেয়ে ভালো উত্তরাধিকারী তো তুমিই।" কাজেই আমি তার দোয়া কবুল করেছিলাম এবং তাকে ইয়াহ্ইয়া দান করেছিলাম, আর তার স্ত্রীকে তার জন্য যোগ্য করে দিয়েছিলাম। দিও তারা সৎকাজে আপ্রাণ চেষ্টা করতো, আমাকে ডাকতো আশা ও ভীতি সহকারে এবং আমার সামনে ছিল অবনত হয়ে। ৮৭

৮৫. অর্থাৎ মাছের পেটের মধ্য থেকে সেখানে তো অন্ধকার ছিলই, তার ওপর ছিল্ সাগরের অন্ধকার।

৮৬. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল ক্রজান স্রা আলে ইমরান ৩৭ থেকে ৪১ আয়াত টীকাসহ, স্রা মারয়াম ২ থেকে ১৫ আয়াত টীকাসহ। স্ত্রীকে যোগ্য করে দেয়ার অর্থ হচ্ছে, তার বন্ধাত্ব দ্র করে দেয়া এবং বার্ধক্য সত্ত্বেও তাকে গর্ভধারণের উপযোগী করা। "সবচেয়ে ভালো উত্তরাধিকারী তুমিই" মানে হচ্ছে, তুমি সন্তান না দিলে কোনো দৃঃখ নেই। তোমার পবিত্র সন্তা-উত্তরাধিকারী হবার জন্য যথেষ্ট।

৮৭. এই প্রেক্ষাপটে যে উদ্দেশ্যে নবীদের উল্লেখ করা হয়েছে তা আবার শৃতিপটে জাগিয়ে তুলুন। হযরত যাকারিয়ার (আ) ঘটনা উল্লেখ করার উদ্দেশ্য হচ্ছে একথা হদয়ংগম করানো যে, এ সকল নবীই ছিলেন নিছক বাদ্দা ও মানুষ। ইলাহী সার্বভৌমত্বের সামান্যতম গন্ধও তাদের মধ্যে ছিল না। তারা অন্যদেরকে সন্তান দান করতেন না বরং নিজেরাই আল্লাহর সামনে সন্তানের জন্য হাত পাততেন। হযরত ইউনুসের কথা এ জন্য বলা হয়েছে যে, একজন মহিমানিত নবী হওয়া সত্ত্বেও যখন তিনি ভুল করে বসলেন তখন তাকে পাকড়াও করা হলো এবং যখন তিনি নিজের রবের সামনে অবনত হলেন তখন তাঁর প্রতি অনুগ্রহও এমনভাবে করা হয়েছে যে, মাছের পেট থেকে তাঁকে জীবিত বের করে আনা হয়েছে। হয়রত আইয়ুবের উল্লেখ এজন্য করা হয়েছে যে, নবীর বিপদে পড়া কোনো অভিনব ব্যাপার নয় এবং নবীও যখন বিপদে পড়েন তখন একমাত্র আল্লাহরই সামনে আণের জন্য হাত বাড়িয়ে দেন। তিনি অন্যের আণকারী নন বরং আল্লাহর কাছে আণ ভিক্ষাকারী। তারপর এসব কথার সাথে সাথে একদিকে এ সত্যটি মনে বদ্ধমূল করতে চাওয়া হয়েছে যে, এ সকল নবীই ছিলেন তাওহীদের প্রবন্ধা এবং নিজেদের

## وَالَّتِي اَمْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيْهَا مِنْ رُوْحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَابْنَهَا وَابْنَهَا وَابْنَهَا الْحَرْ الْمَدِّ الْحَرْ الْمَدِّ الْحَرْ الْمَدَّ وَاحِلَةً رَوَّانَا رَبُّكُرُ اللَّهَ وَاحِلَةً رَوَّانَا رَبِّعُونَ فَاعْبُلُونِ ﴿ وَتَقَلَّعُوا الْمَرْهُ مُنْ مَنْهُمْ \* كُلُّ اِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ فَاعْبُلُونِ ﴿ وَتَقَلَّعُوا الْمَرْهُ مُنْهُمْ \* كُلُّ اِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ فَاعْبُلُونِ ﴿ وَتَقَلَّعُوا الْمَرْهُ مُنْ مَنْهُمْ \* كُلُّ اِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ فَا عَبُلُونِ ﴿ وَتَقَلَّعُوا الْمَرْهُ مَنْ مَنْهُمْ \* كُلُّ اللَّهُ الْمِعْدُونَ ﴿ فَا عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

আর সেই মহিলা যে নিজের সতীত্ব র-চা করেছিল, ৮৮ আমি তার মধ্যে ফুঁকে দিয়েছিলাম নিজের রূহ থেকে৮৯ এবং তাকে ও তার পুত্রকে সারা দুনিয়ার জন্য নিদর্শনে পরিণত করেছিলাম। ৯০

তোমাদের এ উশ্বত আসলে একই উশ্বত। আর আমি তোমাদের রব। কাজেই তোমরা আমার ইবাদাত করো। কিন্তু (নিজেদের কার্যকলাপের মাধ্যমে) লোকেরা পরস্পরের মধ্যে নিজেদের দীনকে টুকরো টুকরো করে ফেলেছে। ১১— সবাইকে আমার দিকে ফিরে আসতে হবে।

প্রয়োজন তাঁরা এক আল্লাই ছাড়া আর কারোর সামনে পেশ করতেন না আবার অন্যদিকে একথাও বৃঝিয়ে দেয়া কাম্য যে, আল্লাই হামেশা অস্বাভাবিকভাবে নিজের নবীদেরকে সাহায্য করতে থেকেছেন। শুরুতে তাঁরা যতই পরীক্ষার সমুখীন হোন না কেনো শেষ পর্যন্ত অলৌকিক পদ্ধতিতে তাঁদের প্রার্থনা পূর্ণ হয়েছে।

৮৮. এখানে হযরত মার্য়াম আলাইহিস সালামের কথা বলা হয়েছে।

৮৯. হ্যর্ত আদম আলাইহিস সালাম সম্পর্কেও বলা হয়েছে ঃ

اِنِّیْ خَالِقٌ بَشَرًا مِّنْ طِیْنِ ۞ فَاذِ سَوَیْتُهُ وَنَفَخْتُ فِیْهِ مِنْ رُوْحِیْ فَقَعُواْ لَهُ سُجَدیْنَ ۞

"আমি মাটি থেকে একটি মানুষ তৈরি করছি। কাজেই (হে ফেরেশতারা!) যখন আমি তাকে পূর্ণরূপে তৈরি করে নেবো এবং তার মধ্যে নিজের রূহ ফুঁকে দেবো তখন তোমরা তার সামনে সিজ্ঞদায় অবনত হয়ে যাবে।" (সাদ ঃ ৭১-৭২)

একথাই হযরত ঈসা সম্পর্কে বিভিন্ন স্থানে বলা হয়েছে। সূরা নিসায় বলা হয়েছে ঃ
رَسُولُ اللّٰهِ وَكُلْمَتُهُ اللّٰهِ فَكُلْمَتُهُ اللّٰهِ وَكُلْمَتُهُ اللّٰهِ وَكُلْمَتُهُ اللّٰهِ عَلَيْهَمُ وَرُوحٌ مُنْهُ

"আল্লাহর রসূল এবং তাঁর ফরমান, যা মার্যামের কাছে পাঠিয়েছিলেন এবং তার পক্ষ থেকে একটি রহ।" (১৭১ আয়াত)

সুরা তাহরীমে বলা হয়েছে ঃ

وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِي ٱحْصَنَتْ فَرْجِهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوْحِنَا

"আর ইমরানের মেয়ে মার্য়াম যে নিজের লজ্জাস্থানের হেফাজত করেছিল, কাজেই ফুঁকে দিলাম আমি তার মধ্যে নিজের রহ।" (১২ আয়াত)

ঠিত

এ সংগে এ বিষয়টিও সামনে থাকা দরকার যে, মহান আল্লাহ হযরত ঈসা (আ) ও হ্যরত আদমের (আ) জন্মকে পরস্পরের সদৃশ গণ্য করেন। তাই সূরা আলে ইমরানে বলেনঃ

اِنَّ مَتَّلَ عِيْسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ اَدَمَ، خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنُ نَ "ঈসার দৃষ্টান্ত আল্লাহর কাছে আদমের মতো, যাকে আল্লাহ্মাটি থেকে তৈরি করেন তারপর বলেন, "হয়ে যাও" এবং সে হয়ে যায়।" (৫৯ আয়াত)

এসব আয়াত নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করলে একথা বুঝা যায় যে, স্বাভাবিক সৃষ্টি পদ্ধতির পরিবর্তে যখন আল্লাহ কাউকে নিজের হুকুমের সাহায্যে অস্তিত্বশীল করে জীবন দান করেন তখন একে "নিজের রূহ থেকে ফুঁকে দিয়েছি" শব্দাবলীর সাহায্যে বিবৃত করেন। এ রূহের সম্পর্ক আল্লাহর সাথে সম্ভবত এ জন্য করা হয়েছে যে, এর ফুঁকে দেওয়াটা অলৌকিক ধরনের। আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন ভাফহীমূল কুরআন, সুরা নিসা, ২১২-২১৩ টীকা।

৯০. অর্থাৎ তারা মা ও ছেলে দু'জনের কেউই আলাহ বা আলাহর সার্বভৌম কর্তৃত্বে শরীক ছিলেন না বরং আলাহর নিদর্শনাবলীর মধ্যে একটি নিদর্শন ছিলেন। তারা কোন্ অর্থে নিদর্শন ছিলেন ? এর ব্যাখ্যা জানার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন স্রা মার্যাম ২১ এবং স্রা আল মু'মিনূন ৪৩ টীকা।

৯১. এখানে ।তোমরা" শন্দের মাধ্যমে সম্বোধন করা হয়েছে সমর্থ মানবতাকে। এর অর্থ হচ্ছে, হে মানব জাতি। তোমরা সবাই আসলে একই দল ও একই মিল্লাতের অন্তর্ভুক্ত। দুনিয়ায় যত নবী এসেছেন তাঁরা সবাই একই দীন ও জীবন বিধান নিয়ে এসেছেন। আর তাঁদের সেই আসল দীন এই ছিল ঃ কেবলমাত্র এক ও একক আল্লাহই মানুষের রব এবং এক আল্লাহরই বন্দেগী ও পূজা করা উচিত। পরবর্তীকালে যতগুলো ধর্ম তৈরী হয়েছে সবগুলো এ দীনেরই বিকৃত রূপ। কেউ এর কোনো একটি জিনিস নিয়েছে, কেউ অন্যটি, আবার কেউ তৃতীয়টি। এদের প্রত্যেকে আবার এই দীনের একটি অংশ নিয়ে তার সাথে নিজের পক্ষ থেকে অনেক কিছু মিশিয়ে দিয়েছে। এভাবে এই অসংখ্য দীন ও মিল্লাতের সৃষ্টি হয়েছে। এখন অমুক নবী অমুক ধর্মের প্রবর্তক, অমুক নবী অমুক ধর্মের ভিত গড়েছেন এবং নবীগণ মানব জাতিকে এই বহুধর্ম ও বহু মিল্লাতে বিভক্ত করেছেন, এ ধরনের কথা নিছক বিদ্রান্ত চিন্তার ফসল ছাড়া আর কিছুই নয়। এই সব দীন ও মিল্লাত নিজেদেরকে বিভিন্ন ভাষা ও বিভিন্ন দেশের নবীদের সাথে সম্পৃক্ত করছে বলেই একথা প্রমাণিত হয় না যে, বিশ্বব্যাপী ধর্মীয় বিভিন্নতা নবীদের সৃষ্টি। আল্লাহর প্রেরিত নবীগণ দশটি বিভিন্ন ধর্ম সৃষ্টি করতে পারে না। তাঁরা এক আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো বন্দেগী করা শিক্ষা দিতে পারেন না।

نَّنُ يَّعْلَ مِنَ الصِّلِحْ وَهُو مُؤْمِنَ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ وَوَالَّا لَكُوْرَانَ لِسَعْيِهِ وَوَالَّا لَكَ خَرِيدٍ الْفَكْنَا الْتَهُمُ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ كَتَى إِذَا فَتِحَتْ يَاجُوجُ وَمَاجُوجُ وَمُهُمْ مِّنَ كُلِّ حَلَيٍ مَنَ الْحَقَ الْمَارُ مَنَ الْحَقَ الْمَارُ وَعَلَ الْحَقَّ فَإِذَا فِي شَاخِصَةً اَبْصَارُ النِّهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ مَنَ اللهُ عَمَلُ وَيَ اللهِ مَمَلُ عَلَيْهِ مَنَ اللهُ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ مَمَلُ عَلَيْهِ مَنَ اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ مَمَلُ عَلَيْهِ مَنَ اللهِ عَمَلُ وَا اللهُ عَمَلُ وَا اللهُ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلَ عَلَيْ اللهُ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُهُ وَا اللهِ عَمَلُ وَا اللهُ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُ وَا اللهِ عَمَلُ اللّهُ عَلَا اللّهِ عَمَلُ اللهُ اللهِ عَمَلُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

## १ इंग्कृ'

कारक्ष रे य गुक्ति भू'भिन थाका व्यवश्य अरकाक करत, जात कार्कित व्यर्थामा कर्ता ररव ना व्यर व्याभि जा निर्थ ताथि। व्यात र्य क्रन्थमर्क व्याभि ध्वरंभ करत मिरमि जात व्यिथितिता व्यातात किरत व्यानर्त, विदेश मञ्जव नम्र। भे विभन कि यथन है साक्कु अ माक्कुक्त भूत्म मिया रुत्त, श्रि के कृषि श्रि श्रिक जाता त्वत रुरम भफ्रि व्यरं भठा अमामा भूता रुतात अभग्न कारक व्याप्त यात्वभे ज्यन याता कृष्मि करतिक्वि रुठी जात्मत कृष्मि हिनाम रुत्म यात्व। जाता वन्ति, "श्राम, व्यामात्मत मूर्जीभा! व्यामता कि विस्ति भारक्वि किनाम। वत्र व्यामता मिषी किनाम।" व्याप्त व्याप्त है स्वन, स्थान्त क्रिंगा व्याप्त स्था रुप्त। भी

৯২. এ আয়াতটির তিনটি অর্থ হয় ঃ

এক ঃ যে জাতি একবার আল্লাহর আযাবের মুখোমুখি হয়েছে সে আর কখনো উঠে দাঁড়াতে পার্রেন। তার পুনরুখান ও নব জীবন লাভ সম্ভব নয়।

দুই ঃ ধ্বংস হয়ে যাবার পর আবার তার এই দুনিয়ায় ফিরে আসা এবং পুনরায় পরীক্ষার সুযোগ লাভ করা তার পক্ষে অসম্ভব। এরপর তো আল্লাহর আদালতেই তার তনানি হবে।

তিন ঃ যে জাতির অন্যায় আচরণ, ব্যভিচার, বাড়াবাড়ি ও সত্যের পথ নির্দেশনা থেকে দিনের পর দিন মুখ ফিরিয়ে নেয়া এত বেশী বেড়ে-যায় যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে তাকে ধ্বংস করার সিদ্ধান্ত হয়ে যায়, তাকে আবার ফিরে আসার ও তাওবা করার সুযোগ দেয়া হয় না। গোমরাহী থেকে হেদায়াতের দিকে ফিরে আসা তার পক্ষে আর সম্ভব হতে পারে না।

৯৩. ইয়াজুজ ও মাজুজের ব্যাখ্যা সূরা কাহাফের ৬২ ও ৬৯ টীকায় করা হয়েছে। তাদেরকে খুলে দেয়ার অর্থ হচ্ছে এই যে, তারা দুনিয়ার ওপর এমনভাবে ঝাঁপিয়ে পড়বে যেমন মনে হবে কোনো হিংস্র পশুকে হঠাৎ খাঁচা বা বন্ধন মুক্ত করে ছেড়ে দেয়া হয়েছে। "সত্য ওয়াদা পুরা হবার সময় কাছে এসে যাবে" এর মধ্যে পরিষ্কার এদিকে ইশারা করা হয়েছে যে, ইয়াজুজ ও মাজুজের এ বিশ্বব্যাপী আক্রমণ শেষ জামানায় হবে এবং এর পর দ্রুত কিয়ামত এসে যাবে। এ অর্থকে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের এ উক্তিটিও আরো বেশী সুস্পষ্ট করে দেবে যা ইমাম মুসলিম হুযাইফা ইবনে আসীদিল গিফারী থেকে বর্ণনা করেছেন। তাতে বলা হয়েছেঃ "কিয়ামত হবে না যে পর্যন্ত না তোমরা তার মধ্য থেকে দশটি আলামত দেখে নেবে ঃ ধোঁয়া, দাজ্জাল, মাটির পোকা, পশ্চিম দিক থেকে সূর্যোদয়, ঈসা ইবনে মার্যামের অবতরণ, ইয়াজুজ মাজুজের আক্রমণ, তিনটি বৃহত্তম ভূমি ধাস (Land slide) একটি পূর্বে, অন্যটি পশ্চিমে ও তৃতীয়টি আরব উপদ্বীপে এবং সব শেষে ইয়ামন থেকে একটি ভয়াবহ আগুন উঠবে যা লোকদেরকে হাশরের ময়দানের দিকে হাঁকিয়ে নিয়ে যাবে (অর্থাৎ এরপর কিয়ামত এসে যাবে।) অন্য এক হাদীসে ইয়াজুজ মাজ্জের উল্লেখ করার পর নবী সাল্লালাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেন, সে সময় কিয়ামত এত বেশী নিকটবর্তী হবে যেন পূর্ণ গর্ভবর্তী মহিলা বলতে পারছে না কখন তার সন্তান ভূমিষ্ঠ হয়ে যাবে, রাভে বা দিনে যে কোনো সময় (کالحامل المنتم খেন্ত্ৰ কুরআন মজীদ ও (لايدري اهلها متى تفجيؤهم بولدها ليلا او نهارا হাদীসসমূহে ইয়াজুজ ও মাজুজ সম্পর্কে যা কিছু বলা হয়েছে তা থেকে একথা পরিষ্কার হয় না যে, এরা দুয়ে মিলে একজোট হয়ে একসাথে দুনিয়ার ওপর ঝাঁপিয়ে পড়বে। হতে পারে কিয়ামতের নিকটতর যুগে এরা দুয়ে পারস্পরিক লড়াইয়ে লিগু হবে এবং তারপর এদের লড়াই একটি বিশ্বব্যাপী বিপর্যয়ের কারণ হবে।

৯৪. গাফলতির মধ্যে তবুও এক ধরনের ওজর পাওয়া যায়। তাই তারা নিজেদের গাফলতি বর্ণনা করার পর আবার নিজেরাই পরিষ্কার স্বীকার করবে, নবীগণ এসে আমাদের এ দিনটি সম্পর্কে জানিয়ে দিয়েছিলেন, কাজেই মূলত আমরা গাফেল ও বেখবর ছিলাম না বরং দোষী ও অপরাধী ছিলাম।

৯৫. হাদীসে বলা হয়েছে, এ আয়াতের ব্যাপারে আবদুল্লাহ ইবনুয যাবারা আপত্তি করে বলেন যে, এভাবে তো কেবলমাত্র আমাদেরই মাবুদরা জাহান্নামে যাবে না বরং ঈসা, উযাইর ও ফেরেশতারাও জাহান্নামে যাবে, কারণ দুনিয়ায় তাদেরও ইবাদাত করা হয়। এর জ্বাবে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেন ঃ

كل من احب أن يعبد من دون الله فهو مع من عبده

"হাঁ, এমন প্রত্যেক ব্যক্তি যে নিজে একথা পছন্দকরে যে, আল্লাহকে বাদ দিয়ে তার বন্দেগী করা হোক সে তাদেরই সাথে হবে যারা তার বন্দেগী করেছে।"

لُوْكَانَ هَوُّلَاءِ الْهَدَّ مَّا وَرُدُوْهَا وَكُنَّ فِيهَا خِلِنُوْنَ ﴿ لَهُمْ الْمُوْنَ ﴿ لَهُمْ الْمَا الْمُا الْمَا الْمُا الْمَا الْمُا الْمَا الْمَالِمُ الْمُعْمَا الْمَا الْمُعْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمُعْمَا الْمُعْمَا الْمَا

যদি তারা সত্যিই আল্লাহ হতো, তাহলে সেখানে যেতো না। এখন সবাইকে চিরদিন তারই মধ্যে থাকতে হবে। সেখানে তারা হাঁসফাঁস করতে থাককে এবং তাদের অবস্থা এমন হবে যে, তারা কোনো কথা ভনতে পাবে না। তবে যাদের ব্যাপারে আমার পক্ষ থেকে পূর্বাহেন্ট কল্যাণের ফায়সালা হয়ে গিয়েছে তাদেরকে অবশ্যি এ থেকে দূরে রাখা হবে, <sup>৯৭</sup> তার সামান্যতম খস্খসানিও তারা ভনবে না এবং তারা চিরকাল নিজেদের মনমতো জিনিসের মধ্যে অবস্থান করবে। সেই চরম ভীতিকর অবস্থা তাদেরকে একটুও পেরেশান করবে না<sup>৯৮</sup> এবং ফেরেশতারা এগিয়ে এসে তাদেরকে সাদরে অভ্যর্থনা জানাবে এই বলে, "এ তোমাদের সেই দিন যার প্রতিশ্রুতি তোমাদের দেয়া হতো।"

এ থেকে জানা যায়, যারা দুনিয়ায় মানুষকে আল্লাহর বন্দেণী করার শিক্ষা দিয়েছিলেন এবং লোকেরা তাদেরকেই উপাস্যে পরিণত করে অথবা যারা এ ব্যাপারে সম্পূর্ণ বেখবর যে, দুনিয়ায় তাদের বন্দেগী ও পূজা করা হচ্ছে এবং এ কর্মে তাদের ইচ্ছা ও আকাংখার কোনো দখল নেই, তাদের জাহান্নামে যাবার কোনো কারণ নেই। কারণ, তারা এ শিরকের জন্য দায়ী নয়। তবে যারা নিজেরাই উপাস্য ও পুজনীয় হবার চেষ্টা করে এবং মানুষের এ শিরকে যাদের স্তিয় সত্যিই দখল আছে তারা সবাই নিজেদের পূজারী ও উপাসকদের সাথে জাহান্নামে প্রবেশ করবে। অনুরূপভাবে নিজেদের স্বার্থসিদ্ধির জন্য যারা আল্লাহকে বাদ দিয়ে অন্যকে মাবুদ হিসেবে দাঁড় করায় তারাও জাহান্নামে যাবে। কারণ, এ অবস্থায় তারাই মুশরিকদের আসল মাবুদ হিসেবে গণ্য হবে, এ দুর্বন্তরা বাহ্যত যাদেরকে মাবুদ হিসেবে দাঁড় করিয়েছিল তারা নয়। শয়তানও এর আওতায় এসে যায়। কারণ, তার উদ্যোগে যেসব সন্তাকে উপাস্যে পরিগ্রত করা হয় আসল উপাস্য তারা হয় না। বরং আসল উপাস্য হয় শয়তান নিজেই। কারণ, তার হকুমের আনুগত্য করে এ কাজটি করা হয়। এ ছাড়াও পাথর, কাঠের মূর্তি ও অন্যান্য পূজা সামগ্রীও মুশরিকদের সাথে জাহান্নামে প্রবেশ করানো হবে, যাতে তারা তাদের ওপর জাহান্নামের আগুন আরো বেশী করে জ্বালিয়ে দিতে সাহায্য করে। যাদের ব্যাপারে তারা আশা পোষণ করছিল যে, তারা তাদের

يُوْ اَنَطُوِى السَّمَّاءَ كَلَيْ السِّجِلِ الْكُتُبِ حُمَا بَنَ أَنَّا اُوَّلَ خَلْقِ نَعْيْدُهُ ﴿ وَعُنَّا عَلَيْنَا ﴿ إِنَّا كُنَّا فَعِلْمِنَ ﴿ وَلَقَنْ كَتَبْنَا فِي الرَّبُو رِمِنْ بَعْدِ اللَّهِ كُولَ الْآرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى الصَّلِحُونَ ﴿ الرَّبُو رَمِنْ بَعْدِ الصَّلِحُونَ ﴿ الرَّبُو فَي اللَّهِ عَبَادِى الصَّلِحُونَ ﴿ الرَّبُو فَي اللَّهُ اللْمُلْكُ اللَّهُ اللْمُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ

সেদিন, যখন আকাশকে আমি এমনভাবে গুটিয়ে ফেলবো যেমন বাণ্ডিলের মধ্যে গুটিয়ে রাখা হয় লিখিত কাগজ, যেভাবে আমি প্রথমে সৃষ্টির সূচনা করেছিলাম ঠিক তেমনিভাবে আবার তার পুনরাবৃত্তি করবো, এ একটি প্রতিশ্রুতি, যা আমার দায়িত্বের অন্তরভুক্ত এবং এ কাজ আমাকে অবশ্যই করতে হবে। আর যবুরে আমি উপদেশের পর একথা লিখে দিয়েছি যে, যমীনের উত্তরাধিকারী হবে আমার নেক বান্দারা। এর মধ্যে একটি বড় খবর আছে ইবাদাতকারী লোকদের জন্য। ১৯

হে মুহাম্মাদ! আমি যে তোমাকে পাঠিয়েছি, এটা আসলে দুনিয়াবাসীদের জন্য আমার রহমত।<sup>১০০</sup>

সুপারিশকারী হবে, তারা উলটো তাদের আযাব কঠোরতর করার কারণে পরিণত হয়েছে দেখে তাদের কষ্ট আরো বেড়ে যাবে।

৯৬. মৃদে نفير শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। তয়ংকর গরম, পরিশ্রম ও ক্লান্তিকর অবস্থায় মানুষ যখন টানা টানা শ্বাস নিয়ে তাকে সাপের ফোঁসফোঁসানীর মতো করে নাক দিয়ে মুখ দিয়ে বের করে তখন তাকে "যাফীর" বলা হয়।

৯৭. এখানে এমন সব লোকের কথা বলা হয়েছে যারা দুনিয়ায় নেকী ও সৌভাগ্যের পথ অবলম্বন করেছে। এ ধরনের লোকদের ব্যাপারে আল্লাহ পূর্বাহ্নে ওয়াদা করেছেন যে, তারা এর আযাব থেকে সংরক্ষিত থাকবে এবং তাদেরকে নাজাত দেয়া হবে।

৯৮. অর্থাৎ হাশরের দিন এবং আল্লাহর সামনে হাজির হবার সময়, যা সাধারণ লোকদের জন্য হবে চরম ভীতি ও পেরেশানীর সময়, নেকলোকেরা সে সময় একটি মানসিক নিশ্চিন্ততার মধ্যে অবস্থান করবে। কারণ, সবকিছু ঘটতে থাকবে তাদের আশা-আকাংখা ও কামনা-বাসনা অনুযায়ী। ঈমান ও সৎকাজের যে পুঁজি নিয়ে তারা দুনিয়া থেকে বিদায় নিয়েছিল তা সে সময় পর্যন্ত আল্লাহর মেহেরবানীতে তাদের মানোবল দৃঢ় করবে এবং ভয় ও দৃঃথের পরিবর্তে তাদের মনে এ আশার সঞ্চার করবে যে, শীঘ্রই তারা নিজেদের প্রচেষ্টা ও তৎপরতার সুফল লাভ করবে।

৯৯. এ আয়াতের অর্থ অনুধাবন করতে অনেকে ভীষণভাবে বিদ্রান্তির শিকার হয়েছেন। তারা এর এমন একটি অর্থ বের করে নিয়েছেন যা সমগ্র কুরুআনের বিরুদ্ধে প্রতিবাদী হয়ে দীড়ায় এবং দীনের সমগ্র ব্যবস্থাটিকেই শিকড় শুদ্ধ উপড়ে ফেলে দেয়। তারা আয়াতের অর্থ এভাবে করেন যে, দুনিয়ার বর্তমান জীবনে যমীনের উত্তরাধিকার (অর্থাৎ রাষ্ট্র পরিচালনা ও শাসন এবং পৃথিবীর বস্তু সম্পদ ও উপকরণাদির ভোগ-ব্যবহার) ওধুমাত্র সংলোকেরাই লাভ করে থাকে এবং তাদেরকেই আল্লাহ এ নিয়ামত দান করেন। তারপর এ সার্বিক নিয়ম থেকে তারা এ সিদ্ধান্তে পৌছে যান যে. সং ও অসতের মধ্যকার ফারাক ও পার্থক্যের মানদণ্ড হচ্ছে এ পৃথিবীর উত্তরাধিকার । যে এ উত্তরাধিকার লাভ করে সে সং এবং যে এ থেকে বঞ্চিত হয় সে অসং। এরপর তারা সামনের দিকে অগ্রসর হয়ে দুনিয়ায় ইতিপূর্বে যেসব জাতি পৃথিবীর উত্তরাধিকার লাভ করেছিল এবং যারা আজ উত্তরাধিকারী হয়ে আছে তাদের প্রতি দৃষ্টি দেয়। এখানে কাফের, মুশরিক, নান্তিক, দৃষ্কৃতিকারী সবাই এ উত্তরাধিকার আগেও লাভ করেছে এবং আজো লাভ করছে। কুরআন যেসব গুণকে কুফরী, ফাসেকী, দুষ্কৃতি, পাপ ও অসৎ বলে চিহ্নিত করেছে যেসব জ্বাতির মধ্যে সেগুলো পাওয়া গেছে এবং আজো পাওয়া যাচ্ছে তারা এ উত্তরাধিকার থেকে বঞ্চিত হয়নি বরং এটি তাদেরকে দান করা হয়েছে এবং আজো দান করা হচ্ছে। ফেরাউন, নমন্ধদ থেকে ভক্ন করে এ যুগের কম্যুনিষ্ট শাসকরা পর্যন্ত বিপুল সংখ্যক লোক প্রকাশ্যে আল্লাহকে অস্বীকার করে. আল্লাহর বিরোধিতা করে বরং আল্লাহর প্রতিপক্ষ হিসেবে দাঁড়িয়ে আছে এবং এর পরেও তারা যমীনের উত্তরাধিকার লাভ করেছে। এ চিত্র দেখে তারা এ মত পোষণ করেন যে, কুরআন বর্ণিত সার্বিক নিয়ম তো ডুল হতে পারে না। কাজেই ভুল যা কিছু তা এ "সং" শব্দটির অর্থের মধ্যে রয়ে গেছে। অর্থাৎ মুসলমানরা এ পর্যন্ত "সালেহ" বা "সং" শব্দটির যে অর্থ গ্রহণ করে এসেছে তা সম্পূর্ণ ভুল। তাই তারা সৎ শব্দটির একটি নতুন সংজ্ঞা তালাশ করছেন। এ শব্দটির এমন একটি অর্থ তারা চাচ্ছেন যার পরিপ্রেক্ষিতে পৃথিবীর উত্তরাধিকার লাডকারী সকল ব্যক্তি সমানভাবে "সং" গণ্য হতে পারে। তিনি আবু বকর সিদ্দীক ও উমর ফারুক অথবা চেংগীস ও হালাকু যে কেউ হতে পারেন। এ নতুন অর্থ সন্ধান করার ক্ষেত্রে ডারউইনের ক্রমবিবর্তন মতবাদ তাদেরকে সাহা**য্য করে। ফলে তারা কুর**আনের "সং" (صلاحيت)-এর মতবাদকে ভারউইনী "যোগ্যতা" বা Fitness (صلاح)-এর মত্বাদের সাথে মিলিয়ে দিয়েছেন।

200

এ সংশ্লিষ্ট তাফসীরের প্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতের অর্থ দাঁড়াবে এই ঃ যে ব্যক্তি বা দল দেশ জয় করার জন্য শক্তি প্রয়োগ করে, তার ওপর শাসন কর্তৃত্ব চালাবার এবং পৃথিবীর বন্ধু সম্পদ ও জীবন যাপনের উপকরণাদি সাফল্যের সাথে ব্যবহার করার যোগ্যতা রাখে সে-ই হচ্ছে "আলাহর সং বান্দা।" তার এ কর্ম সমন্ত "ইবাদাত গুজার" মানব সমাজের জন্য এমন একটি বাণী যাতে বলা হয়েছে, এ ব্যক্তি ও দল যে কাজটি করছে সেটিই "ইবাদাত"। তোমরা যদি এ ইবাদাত না করো এবং পরিণামে পৃথিবীর উত্তরাধিকার থেকে বঞ্চিত থেকে যাও তাহলে তোমাদেরকে "সংলোক"দের মধ্যে গণ্য করা হবে না এবং তোমাদেরকে আলাহর ইবাদাত গুজার বান্দাও বলা যেতে পারে না।

এ অর্থ গ্রহণ করার পর এদের সামনে প্রশ্ন দেখা দিল যে, যদি "সততা" ও "ইবাদাতের" সংজ্ঞা এই হয়ে থাকে তাহলে ঈমান (আল্লাহর প্রতি ঈমান, আখেরাতের প্রতি ঈমান, রসূলের প্রতি ঈমান ও কিতাবের প্রতি ঈমান) এর অর্থ কি ? ঈমান ছাড়া তো স্বয়ং এ কুরআনের দৃষ্টিতে আল্লাহর কাছে কোনো সৎকাজ গ্রহণযোগ্য নয়। আর তাছাড়া এরপর কুরজানের এ দাওয়াতের কি অর্থ হবে যেখানে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তাঁর রসূলের মাধ্যমে যে নৈতিক ব্যবস্থা ও জীবন বিধান পাঠিয়েছেন তার আনুগত্য করো ? আবার বারবার কুরআনের একথা বলার অর্থই বা কি যে, রসুলকে যে মানে না এবং আল্লাহর নাযিলকৃত বিধানের যে আনুগত্য করে না সে কাফের, ফাসেক, শান্তিলাভের অধিকারী এবং আল্লাহর দরবারে ঘূণিত অপরাধী ? এ প্রশুগুলো এমন পর্যায়ের ছিল যে, এরা যদি ঈমানদারীর সাথে এগুলো নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করতেন তাহলে অনুভব করতেন যে, এ আয়াতের অর্থ অনুধাবন করার এবং সততার একটি নতুন ধারণা সৃষ্টি করার ব্যাপারে তারা ভুল করছেন। কিন্তু তারা নিজেদের ভুল অনুভব করার পরিবর্তে অত্যন্ত দুঃসাহসের সাথে ঈমান, ইসলাম, তাওহীদ, আখেরাত, রিসালাত প্রত্যেকটি জিনিসের অর্থ বদলে দিয়েছেন। শুধুমাত্র এ সবগুলোকে তাদের একটি আয়াতের ব্যাখ্যার সাথে খাপ খাইয়ে নেবার জন্য। একটিমাত্র জিনিসকে সঠিকভাবে বসাবার জন্য তারা কুরআনের সমস্ত শিক্ষাকে ওলট-পালট করে দিয়েছেন। এর ওপর আরো মজার ব্যাপার হচ্ছে এই যে, যারা তাদের এ "দীনের মেরামতি"র বিরোধী তাদের বিরুদ্ধে তারা উলটো অভিযোগ আনছেন এই বলে যে, "নিজেরা পরিবর্তিত না হয়ে করছেন কুরআনের পরিবর্তন।" এটি আসলে বস্তুগত উনুয়নেচ্ছার বাড়াবাড়ি ছাড়া আর কিছুই নয়। কিছু লোক মারাত্মকভাবে এ রোগে আক্রান্ত হয়েছেন। এ জন্য তারা কুরআনের অর্থ বিকৃত করতেও দ্বিধা করছেন না।

তাদের এ ব্যাখ্যার প্রথম মৌলিক ভুলটি হচ্ছে এই যে, তারা কুরআনের একটি আয়াতের এমন একটি ব্যাখ্যা করছেন যা কুরআনের সামগ্রিক শিক্ষার বিরোধী। অথচ নীতিগতভাবে কুরআনের প্রত্যেকটি আয়াতের এমন ব্যাখ্যাই সঠিক হতে পারে যা তার অন্যান্য বর্ণনা ও তার সামগ্রিক চিন্তাধারার সাথে সামঞ্জস্যশীল হয়। যে ব্যক্তি কুরআনকে অন্তত একবারও বুঝে পড়ার চেষ্টা করেছেন তিনি একথা না জেনে পারেন না যে, কুরআন যে জিনিসকে নেকী, তাকওয়া ও কল্যাণ বলছে তা "বন্তুগত উন্নতি ও রাষ্ট্র পরিচালনার যোগ্যতার" সমার্থক নয়। আর "সং"-কে যদি "যোগ্যতা সম্পন্ন"-এর অর্থে গ্রহণ করা হয় তাহলে এ একটি আয়াত সমগ্র কুরআনের বিরোধী হয়ে ওঠে।

তাদের এ ভূলের দিতীয় কারণটি হচ্ছে এই যে, তারা একটি আয়াতকে তার প্রেক্ষাপট ও পূর্বাপর সম্পর্ক থেকে আলাদা করে নিয়ে নির্দ্ধিয় ইচ্ছামতো যে কোনো অর্থ তার শব্দাবলী থেকে বের করে নিচ্ছেন। অথচ প্রত্যেকটি আয়াতের সঠিক অর্থ কেবলমাত্র সেটিই হতে পারে যা তার পূর্বাপর সম্পর্কের সাথে সামঞ্জস্য রাখে। যদি এ ভূলটি তারা না করতেন তাহলে সহজেই দেখতে পেতেন যে, উপর থেকে ধারাবাহিকভাবে যে বিষয়বস্তু চলে আসছে সেখানে আখেরাতের জীবনে সংকর্মশীল মু'মিন এবং কাফের ও মুশরিকদের পরিণাম সম্পর্কে আলোচনা করা হচ্ছে। এ বিষয়বস্তুর মধ্যে আকম্মিকভাবে দুনিয়ায় যমীনের উত্তরাধিকার ব্যবস্থা কোন্ নিয়মের ভিত্তিতে চলছে একথা বলার সুযোগ কোথায় পাওয়া গেলো ?

কুরআন ব্যাখ্যার সঠিক নীতি অনুসরণ করলে দেখা যাবে আয়াতের অর্থ পরিষ্কার। অর্থাৎ এর আগের আয়াতে যে দ্বিতীয়বার সৃষ্টির কথা বলা হয়েছে সে সৃষ্টিকালে যমীনের



উত্তরাধিকারী হবে শুধুমাত্র সৎকর্মশীল লোকেরা। সেই চিরন্তন জীবনের ব্যবস্থাপনায় বর্তমানের সাময়িক জীবন ব্যবস্থার অবস্থা বিরাজিত থাকবে না। এখানে বর্তমানে জীবন ব্যবস্থার অবস্থা বিরাজিত থাকবে না। এখানে বর্তমানে জীবন ব্যবস্থায় তো যমীনে জালেম ও ফাসেকদেরও রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত হয়ে যায় কিন্তু সেখানে তা হবে না। সূরা মু'মিন্নের ৪-১১ আয়াতে এ বিষয়কত্বই আলোচিত হয়েছে। এর চাইতেও পরিষ্ঠার ভাষায় সূরা যুমারের শেষে বলা হয়েছে। সেখানে আল্লাহ কিয়ামত এবং প্রথম সিংগাধ্বনি ও দিতীয় সিংগাধ্বনির কথা বলার পর নিজের ন্যায় বিচারের উল্লেখ করেছেন এবং তারপর কুফরীর পরিণাম বর্ণনা করে সংলোকদের পরিণাম এভাবে বর্ণনা করেছেন ও ত্রাটি টিক্রিটির ভার্টির তার্টির নির্টের ভার্টির ভার্ট

"আর যারা নিজেদের রবের ডয়ে তাকওয়া অবলম্বন করেছিল তাদেরকে দলে দলে জানাতের দিকে নিয়ে যাওয়া হবে। অবশেষে যথন তারা সেখানে পৌছে যাবে, তাদের জন্য জানাতের দরজা খুলে দেয়া হবে এবং তার ব্যবস্থাপক তাদেরকে বলবে ঃ তোমাদের প্রতি শান্তি বর্ষিত হোক, তোমরা খুব তালো থেকেছো, এখন এসো, এর মধ্যে চিরকাল থাকার জন্য প্রবেশ করো। আর তারা বলবে ঃ প্রশংসা সেই আল্লাহর যিনি আমাদের সাথে তার ওয়াদা পূর্ণ করেছেন এবং আমাদের যমীনের উত্তরাধিকারী বানিয়ে দিয়েছেন। আমরা জানাতে যেখানে ইচ্ছা নিজেদের জায়গা তৈরি করে নিতে পারি। কাজেই সর্বোত্তম প্রতিদান হচ্ছে সৎকর্মশীলদের জন্য।" (যুমার ঃ ৭৩-৭৪)

দেখুন এ দু'টি আয়াত একই বিষয় বর্ণনা করছে এবং দু'জায়গায়ই যমীনের উত্তরাধিকারের সম্পর্ক পরকালীন জগতের সাথে প্রতিষ্ঠিত, ইহকালীন জগতের সাথে নয়।

এখন যবুরের প্রসংগে আসা যাক। আলোচ্য আয়াতে এর বরাত দেয়া হয়েছে। যদিও আমাদের পক্ষে একথা বলা কঠিন যে, বাইবেলের পুরাতন নিয়মে যবুর নামে যে পুস্তকটি বর্তমানে পাওয়া যায় তা তার আসল অবিকৃত অবস্থায় আছে কি নেই। কারণ, এখানে দাউদের গীতের মধ্যে অন্য লোকদের গীতও মিশে একাকার হয়ে গেছে এবং মূল যবুরের কপি কোথাও নেই। তবুও যে যবুর বর্তমানে আছে সেখানেও নেকী, সততা, সত্যনিষ্ঠা ও আল্লাহ নির্ভরতার উপদেশ দেয়ার পর বলা হচ্ছে ঃ

"কারণ দুরাচারগণ উচ্ছিন্ন হইবে, কিন্তু যাহারা সদাপ্রভ্র অপেক্ষা করে, তাহারাই দেশের অধিকারী হইবে। আর ক্ষণকাল, পরে দুইলোক আর নাই, তুমি তাহার স্থান তত্ব করিবে, কিন্তু সে আর নাই। কিন্তু মৃদুশীলেরা দেশের অধিকারী হইবে এবং শান্তির বাহুল্যে আমোদ করিবে। ...... তাহাদের অধিকার চিরকাল থাকিবে। ...... ধার্মিকেরা দেশের অধিকারী হইবে, তাহারা নিয়ত তথায় বাস করিবে।" দোউদের সংগীত ৩৭ % ৯. ১০. ১১. ১৮. ২৯

দেখুন এখানে ধার্মিকদের জন্য যমীনের চিরন্তন উত্তরাধিকারের কথা বলা হয়েছে। আর একথা সুস্পষ্ট যে, অসমানী কিতাবগুলোর দৃষ্টিতে "খুল্দ", "তথা চির অবস্থান" ও চিরন্তন জীবন আখেরাতেই হয়ে থাকে, এ দুনিয়ায় নয়।

পুনিয়ায় যমীনের সাময়িক উত্তরাধিকার যে নিয়মে বণ্টিভ হয় তাকে সূরা আ'রাফে এভাবে বর্ণনা করা হয়েছে ঃ

"যথীনের থালিক আল্লাহ, নিজেব বান্দাদের মধ্যে যাকে ইচ্ছা তাকে তিনি এর উক্তঃধিকারী বানিয়ে দেন " (১২৮ খায়াত)

রাধাহর ইচ্ছার রাওতায় মু'মিন ও কাফের, সং ও অসং এবং হকুম পাগনকারী ও হকুম অমানাকারী নির্বিশেষে সবাই এর উত্তরাধিকার লাভ করে। কর্মফল হিসেবে তারা এটা লাভ করে না বরং লাভ করে পরীক্ষা হিসেবে। যেমন এ আয়াতের পরবর্তী এন্যাতে বলা হয়েছে ঃ

"হ'ব তিনি তোমাদেরকে যমীনে ধনীফা করবেন তারপর দেখবেন তোমরা কেমন কাজ করো।" (১২৯ স্বায়াত।

এ উত্তরাধিকার চিরন্তন নয় এটি নিছক একটি পরীক্ষার ব্যাপার। অন্নাহর একটি নিযমের আওতায় দুনিয়ায় বিভিন্ন জাতিকে পালাক্রমে এ পরীক্ষায় ফেলা হয়। বিপরীতপালে প্রাথেরাতে এ যমীনেরই চিরস্থায়ী বলোবস্ত হবে এবং কুরআনের বিভিন্ন সুস্পষ্ট ইন্ডির আলোকে তা যে নিয়মের তিন্তিতে হবে তা হচ্ছে এই যে, "যমীনের মালিক হচ্ছেন আল্লাহ তিনি নিজের বান্দাদের মধ্য থেকে একমাত্র সংকর্মশীল মু'মিনদেরকে এর উত্তরাধিকারী করবেন। পরীক্ষা করার হান্য নয় ববং দুনিয়ায় তারা যে সং প্রবণতা অবলম্বন করেছিল তার চিরন্তন প্রতিদান হিসেবে " আরো বেশী ব্যাখ্যার হান্য দেখুন তাফ্রীমূল কুরআন, সূরা নূর, ৮৩ টীকা।

১০০. এর আর একটি অনুবাদ হতে পারে, "অমি তোমাকে দুনিয়াবাসীদের প্রন্য রহমতে পরিণত করেই পাঠিয়েছি:" উভয় অবস্থায়ই এর অর্থ হছে, নবী সাল্লাপ্লাছ আলাইছি এয়া সাল্লামের আগমন আসলে মানব জাতির জন্য আগ্লাহর রহমত ও অনুধহ। করেণ, তিনি এসে গাফলতিতে চুরে থাকা দুনিয়াকে জাগিয়ে দিয়েছেন, তাকে সভ্য ও মিগ্রার মধ্যে ফারাক করার জ্ঞান দিয়েছেন। দ্বিধাহীন ও সংশয় বিমৃত্ত পদ্ধতিতে তাকে জানিয়ে দিয়েছেন, তার জন্য ধ্বংসের পথ কোন্টি এবং শান্তি ও নিরাপত্তার পথ কোন্টি। মন্তার কাফেররা নবীর সোটা আগমনকে তাদের জন্য বিপদ ও দুর্থের কারণ মনে করতো। তারা বলতো, এ ব্যক্তি আমাদের সম্প্রদায়ের মধ্যে বিভেদ সৃষ্টি করেছে, নথ থেকে গোশত আলাদা করে রেখে দিয়েছে: তাদের একথার জবাবে বলা হয়েছে ও অজ্ঞের দল। তোমরা যাকে দুর্থ ও কট মনে করে। তা আসলে তোমাদের জন্য আল্লাহর রহমত

قُلُ إِنَّهَا يُوْمَى إِلِنَّ أَنَّهَا إِلْهُ كُرْ إِلَهُ وَّاحِدٌ وَ فَهَلَ أَنْتُرْ مُسْلِمُونَ ﴿ فَانَ تَوَلَّوْا فَقُلُ أَذَنْتُكُمْ عَلْ مَوَاءً وَ إِنْ أَدْرِيْ مُسْلِمُونَ ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَمِينَ الْقَوْلِ الْتَوْمُدُونَ ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَمِينَ الْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَحْتُونَ ﴿ وَإِنْ آدْرِيْ لَعَلَّمُ فِي ثَنَّةً لِّكُرُ وَمَتَاعً وَيَعْلَمُ مَا تَحْتُونَ ﴿ وَإِنْ آدْرِيْ لَعَلَّمُ فِي الْمَتَى وَالْمَا لَمُ الْمَالِمَ مَن اللَّهُ الْمُحْدَرُ بِالْمَتِي وَرَبُّنَا الرَّهُمَا اللَّهُ الْمُحَدُرُ فِالْمَتِي وَوَانَ الْمَكْرُ فِالْمَتَى وَرَبُّنَا الرَّهُمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَانْ الْمُحَدُرُ فِالْمُونَ وَالْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّ

এদেরকে বলো, "আমার কাছে যে অহী আসে তা হচ্ছে এই যে, কেবলমাত্র এক ইলাহই তোমাদের ইলাহ, তারপর কি তোমরা আনুগত্যের শির নত করছো ?" যদি তারা মুখ ফিরিয়ে নেয় তাহলে বলে দাও, "আমি সোচ্চার কণ্ঠে তোমাদের জানিয়ে দিয়েছি। এখন আমি জানি না, তোমাদের সাথে যে বিষয়ের ওয়াদা করা হচ্ছে ২০১ তা আসন্ন, না দূরবর্তী।" আল্লাহ সে কথাও জানেন যা সোচ্চার কণ্ঠে বলা হয় এবং তাও যা তোমরা গোপনে করো। ২০২ আমিতো মনে করি, হয়তো এটা (বিলম্ব) তোমাদের জন্য এটা পরীক্ষা ২০৩ এবং একটা বিশেষ সময় পর্যন্ত তোমাদের জীবন উপভোগ করার সুযোগ দেয়া হচ্ছে।

(শেষে) রসূল বললো ঃ "হে আমার রব! তুমি ন্যায়ের সাথে ফায়সালা করে দাও। আর হে লোকেরা ! তোমরা যেসব কথা তৈরি করছো তার মুকাবিলায় আমাদের দয়াময় রবই আমাদের সাহায্যকারী সহায়ক।"

১০১. অর্থাৎ আল্লাহর পাকড়াও। রিসালাতের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করার কারণে যে কোনো ধরনের আযাবের আকারে আল্লাহর যে পাকড়াও আসবে।

১০২. স্রার ভক্ততে যেসব বিরোধিতাপূর্ণ কথা, ষড়যন্ত্র ও নীরব কানাকানির কথা বলা হয়েছিল সেদিকে ইংগিত করা হয়েছে। সেখানেও রস্লের মুখ দিয়ে এদের এ জবাব দেয়া হয়েছিল যে, তোমরা যেসব কথা বলছো সেগুলো সবই আল্লাহ ভনছেন এবং তিনি সেগুলো জানেন। অর্থাৎ এমন মনে করো না যে, এসব বাতাসে উড়ে গেছে এবং এসবের জন্য আর কখনো জবাবদিহি করতে হবে না।

১০৩. অর্থাৎ এ বিলম্বের কারণে তোমরা পরীক্ষার মুখোমুখী হয়েছো। তোমাদের সামলে ওঠার জন্যু যথেষ্ট অবকাশ দেবার এবং দ্রুততা অবলম্বন করে সংগে সংগেই

পাকড়াও না করার উদ্দেশ্যে বিলম্ব করা হচ্ছে। কিন্তু এর ফলে তোমরা বিভ্রান্তির শিকার হয়ে গেছো। তোমরা মনে করছো, নবীর সব কথা মিথ্যা। নয়তো ইনি যদি সত্য নবীই হতেন এবং যথার্থ আল্লাহর পক্ষ থেকেই আসতেন, তাহলে একে মিথ্যা বলার ও অমান্য করার পর আমরা কবেই পাকড়াও হয়ে যেতাম।